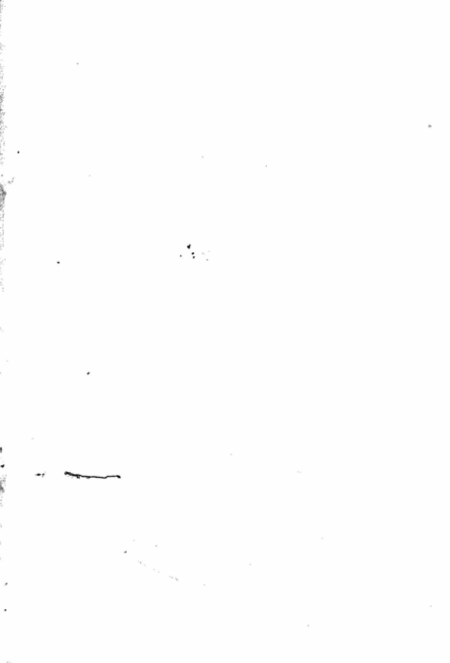
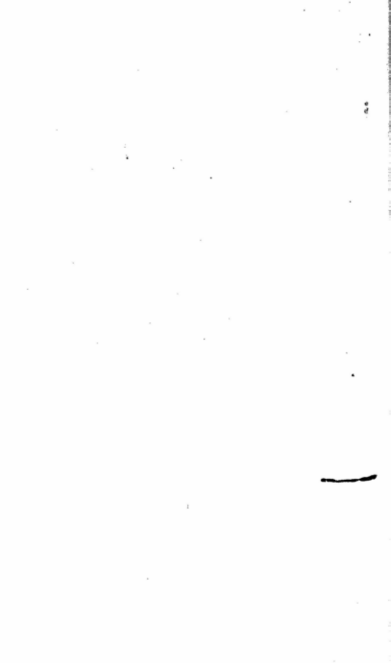
# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CCESSION NO. 19609

ALL No. 294.1/Vix







| ्रे लेखककी अन्य           | रुस्तकें— ∫                |
|---------------------------|----------------------------|
| 🌡 १—वेद-सन्देश प्रथम भाग  | ٠ الله الله                |
| 🛊 २—वेद-सन्देश द्वितीय भा |                            |
| 🖗 २—वेद-सन्देश तृतीय भाग  | (۱۰۰۰ عادی                 |
| 🕆 ४ वेदयज्ञ प्रदीपिका     | 81)                        |
| ५श्रार्थोदय               | ₹ १) 🐧                     |
| ्री नोट स्थायी बाहकोंको   | 4670.4                     |
| र्पता-मैनेजर वैदिकाश्र    | ग ग्रन्थमाला 🧗             |
| 🕴 द्यानन्द् ब्राह्म       | महाविद्यालय 🖞              |
| Ť.                        | लाहौर।                     |
| <b>*</b>                  | -\$05\$- <b>&gt;~</b> \$\$ |
| CHNTRAL AR                | CHAROLOGICAL               |
| LIBELARY.                 | NEW DELAI.                 |
| Ace. No 19.6              | 09                         |
| Date 2 3 3                | 6.3                        |
| Gall No. 294.             | 1/1/13                     |
|                           | <u></u>                    |
|                           | मुद्रक—                    |
|                           | ीयुत सत्येन्द्रनाथ जी      |
|                           | नार्व सिनिय नार्व नार्वा   |

श्रीयुत सत्येन्द्रनाथ जी रावी फाइन ऋार्ट पिंटिंग वक्से ऋनारकली लाहौर में वैदिकाश्रमाधिष्ठात्री सभा लाहौर के जिये छुपा।

E 5

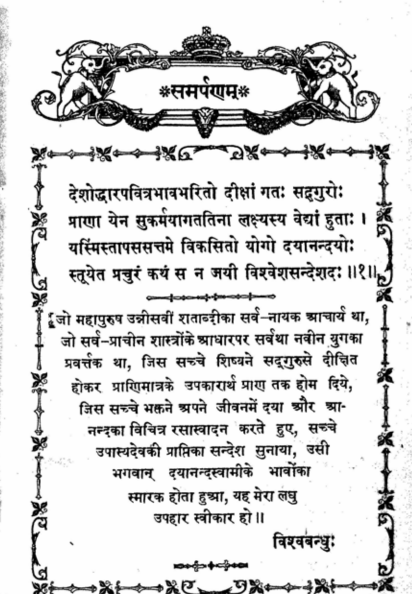
THE DIRECTOR GENER

Arary Regr. No.

)<u>\$</u>



वेदोद्धारक स्वामी दयानन्द सरस्वती



#### प्रस्तावना ।

१—वेद-सन्देश ग्रन्थ एक विशेष क्रमके अनुसार प्रस्तुत किया जारहा है। प्रथमाध्यायमें आध्यात्मिक स्वरूप तथा जगत्तत्त्वका समीचण करके, दूसरे अध्यायमें शारीरिक सम्पत्तिकी उपादेयता तथा सिद्धि-प्रकारका निरूपण किया गया था । तीसरा अध्याय मानसिक स्वरूपका प्रतिपादन करता हुआ, आन्तरिक शुद्धि और जीवन-विकासका मार्ग दिखाता है। चतुर्थ अध्यायसे वैदिक भिक्तका सूत्रपात होता है। व्यक्तिकी परमावस्था ब्रह्म-सायुज्य है। प्रथम उच्छ्वासमें भिक्त-रहित जीवनकी तुच्छताको दिखाकर प्रभु-जिज्ञासाको पदा करके, इस दूसरे उच्छ्वास द्वारा वैदिक उपास्यदेवके स्वरूप को दिखानेका यत्न किया गया है। उसके पीछे गृह तथा राष्ट्रके सम्बन्धमें वेद-सन्देश सुनाकर यह कम पूर्ण हो जावेगा।

२—आर्य जनताने इस प्रन्थमालाको जितना अपनाया है,
मैं उसकेलिये सब सञ्जनोंके प्रति आभारी हूं। पर धनाभावके
कारण प्रन्थमाला जितनी सेवा करना चाहती है, उतनी नहीं
कर रही है। प्रभुकी छुपा हो, आर्थों का हृद्य इधर प्रवृत्त हो।
यही सच्ची ऋषि-पूजा होगी। इस संकेतके साथ मैं अपने प्रिय
पाठक वृन्दके हाथोंमें इस प्रन्थको उपस्थित करता हूं। इस प्रन्थको
ठीक करके छपवाने तथा इसी विषयमें अन्य सब प्रबन्ध करनेके
लिये मैं प्रन्थमालाके अध्यत्त, पं० भीमदेवजी शास्त्री, एम० ए०,
महाविद्यालयके मुख्य व्यवस्थापक, पं० देवदत्त शास्त्री, विद्याभासकर
तथा उनके दूसरे कर्मचारियों और विद्यार्थियोंको धन्यवाद देता
हूं। इस अमूल्य सहयोगके विना प्रन्थमाला अपनी वर्त्तमान
पदवीपर कभी न पहुँच सकती।

वैदिकाश्रम, लाहौर श्रावसी, १९८७

विश्वबन्धु

# विषयानुक्रमणिका ।

# चतुर्थाध्याय

पृष्ठ

| द्वितीय   | ोच्छ्वास, प्रभु-स्वरूप-निरूपण                     | ८-१७२    |
|-----------|---------------------------------------------------|----------|
| १ म खर    | ख— भगवदाराधन तथा प्रन्थ संकेत,श्रुति              | · .      |
|           | व्यसन, सद्बुद्धि, तथा सद्भक्तिकी याच              | ना ११~१३ |
| २ य खर    | ड—श्रमरनाथकी यात्रा, पर्वतोंका मनोहर              | टरय,     |
|           | यात्राका उद्देरय, श्रन्धविश्वास · · ·             | · १४–२०  |
| ३ य खर    | ड—एक उपास्यदेवकी पूजा, वैदिक भक्ति                | ब        |
|           | स्वरूप, ज्ञानकी आवश्यकता, बहुदेवता                | वाद २०३८ |
| ४ र्थ खर  | ड—वैदिक देवता <b>त्र्योंका रहस्य, कविकी</b> प्रति | तेभा,    |
|           | विभक्त तथा अविभक्त दृष्टि, अग्निका विस्त          | गर ३९-४६ |
| ५ म खर    | ड—दैवत रहस्यका निदर्शन, दृष्टिकोसका               |          |
|           | श्रभ्यास, श्रप्तिसे त्रिलोकीमें स्याप्त ज्यो      | तिका     |
|           | निश्चय, चार कोटियां                               | ४९-७०    |
| ६ ष्टर खर | ड-महाप्रभु सविताकी महिमा, भौतिक                   |          |
|           | चित्रण, प्रेरणात्मक शक्ति, सूच्मद्शी              | •        |
|           | जगन्नियासक 🗸 \cdots ···                           | 90-0C    |
| ७ म खर    | ड-—श्रविभक्त त्राधिदैविक सविता, मार्ना            | संक      |
|           | श्रन्थकार नाशक, भक्तकी सूचम दृष्टि,               |          |

वियतमके दर्शन, सांसारिक अनासक्ति,

८ म खरड—एक श्रखरड परम ज्योति, जीवन नौका, नाना प्रकारके साधनोंका उपदेश, उपा-सनाका लच्य, सृष्टि विद्या, मायाका स्वरूप, वैदिक कर्मकारड "११०-१२८

९ म खगड—सर्वशिक्तमत्ता, सर्वव्यापकता, सत्यस्वरूपता, विष्णुकी महिमा, ब्रह्मज्ञानका
श्रिषकारी, पापका दुःखमय फल, इन्द्रबृत्रके युद्धका रहस्य, 'इन्द्र' सर्वकामनाश्रोंका पूरक " १२८-१५८

१० म खराड-प्रेम सम्बन्धकी स्त्रति भूमि, भक्ति-प्रेमकेलिये सर्वस्त्र स्त्रपंश, प्रभुके साथ स्त्रात्मीय सम्बन्ध, चित्त-वेदिकापर श्रद्धा, विश्वास प्रदीप जगाये रहना, उपसंहार ... १५९

१५९--१७२



## अकारादि कमसे विषय सूची।

| हुड   |                                       | व्रष्ट                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | <b>*</b> E                            | ,                                                                                                                                                                                                                                            |
| 54    | ऋग्वेदकी प्राचीनत                     | <b>ग १२३</b>                                                                                                                                                                                                                                 |
| ४६    | प्                                    |                                                                                                                                                                                                                                              |
| ४३    | एक श्रखरड परम                         | ज्योति ११०                                                                                                                                                                                                                                   |
| 990   | एक उपास्यदेवकी                        | पूजा २०                                                                                                                                                                                                                                      |
| ३७    | एकका ही नानात्व                       | 118                                                                                                                                                                                                                                          |
| 18    | एक सिर वाजे दस                        | बस्चे = 1                                                                                                                                                                                                                                    |
| 144   | খ্ৰী                                  | 1                                                                                                                                                                                                                                            |
| ३३    | श्रौपचारिक तथा ग                      | गैग <b>प्र</b> र्थ ५५                                                                                                                                                                                                                        |
| ा' ७६ | क                                     |                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | कारमीर यात्रा                         | …                                                                                                                                                                                                                                            |
| ২৩    | कोटियोंकी श्रञ्जला                    | 144                                                                                                                                                                                                                                          |
|       | घ                                     |                                                                                                                                                                                                                                              |
| 185   | घृतकी महिमा                           | 143                                                                                                                                                                                                                                          |
| 188   | च                                     | -                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | चार कोटियाँ                           | ६७                                                                                                                                                                                                                                           |
| . 33  | चित्त-वेदिकापर पर्यं                  | ग १६६                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | ज                                     |                                                                                                                                                                                                                                              |
| 323   | वादू टोनेका भ्रम                      | 43                                                                                                                                                                                                                                           |
| 131   | ज्ञानका विस्तार                       |                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | प्रह<br>प्रक अस्वर परम<br>१९७ एक अस्वर परम<br>१९७ एक उपास्यदेवकी<br>१७ एकका ही नानास्व<br>१४४ औपचारिक तथा र<br>१४४ औपचारिक तथा र<br>१४३ औपचारिक तथा र<br>कोटियोंकी श्रञ्जला<br>१४३ घृतकी महिमा<br>१४६ च<br>चार कोटियाँ<br>१३३ जातू टोनेका अम |

| মূন্ত                           | রম্ভ                         |
|---------------------------------|------------------------------|
| त                               | प्रेम सम्बन्धकी चतिभूमि १५६  |
| तोन, तीस, रैंतीस देवता… १२४     | ৰ                            |
| तीर्थयात्राका उद्देश्य · · · १९ | ब्रह्मायडकी विभाग कल्पना ७७  |
| तृतीय धाम १३४                   | भ                            |
| द                               | भक्ति-मार्ग २१               |
| 'दास'का भाव १५१                 | भक्तकी भक्तिका स्वीकार १५७   |
| देवताश्चोंकी एकता ६६            | भगवदाराधन तथा ग्रन्थोरम्भ    |
| देवता-वाद ४१                    | निर्देश ११                   |
| देवत रहस्यका निदर्शन ४६         | भगवद्गक्तिका मीठा फल ११      |
| दोसे दस तक गणना ८६              | भगवान्की श्रनन्त महिमा १०३   |
| द्युलोककी उत्पत्ति ९७           | भगवान्की मंगल कामना १३७      |
| न                               | भौतिक साधन ६४                |
| नवकोश ८३                        | #                            |
| निर्वक्षोंका बल "१४३            | महाप्रभु सविताकी महिमा''' ७९ |
| q                               | मानव जीवनका उपहास २६         |
| पाखगड-कागड ६३                   | मानव हृदयकी तृप्ति १६१       |
| पूर्वा-सूमि ११४                 | मृतिपूजाका प्रादुर्भाव " ६१  |
| प्रकाशका परमाधार १०६            | 'में-तू' १७                  |
| प्रभुकी दया वृष्टि " २१         | म-७.                         |
| प्रभुकी प्रेरणा " १४४           | यज्ञकी उत्पत्ति              |
| प्रभु विरवास १६७                | <b>.</b>                     |
| प्रार्थना १३                    | यात्राका उद्देश्य १६         |
| 414.11                          | ल                            |

The second secon

|                            | वृष्ट      | ăâ                                |
|----------------------------|------------|-----------------------------------|
| लौकिक-पारलौकिक फल          | 59         | . स                               |
| व                          |            | सब कुच्छ सबसे न्यारा १३३          |
| वरुणका साम्राज्य           | 338        | समाहित श्रवस्था ४४                |
| विजयका रहस्य ···           | २७         | सर्वे शक्तिमत्ता, सर्वेठयापकता    |
| विभूति-केन्द्र …           | १०५        | सत्यस्वरूपता १२८                  |
| विश्वपटकी बुनत             | <b>હ</b> ર | सविता सूचम दर्शी ७१               |
| विष्णुपदकी महिमा           | 328        | साम्यवाद १०१                      |
| वृत्र नाशक सरस्वती         | 43         | सिद्धपुरुष निर्माता सम्प्रदाय ११३ |
| वैदिक श्राध्यात्म गंगा     | १२७        | सूर्य और पृथिवीका विवाह १४७       |
| वैदिक देवतात्र्योंका रहस्य | ३९         | स्यादिका चक " ११                  |
| वैदिक पूजा विधि            | १११        | सष्टिका एक मृता तस्व ३१           |
| ·      श                   | -          | सोमरसकी श्राहुति २३               |
| शक्यार्थ श्रोर लच्यार्थ    | <b>49</b>  | ह                                 |
| शीतबता तथा उच्छता          | १०७        | 'हम सब' शतरअकी गोटें ११३          |
|                            | - 1        |                                   |

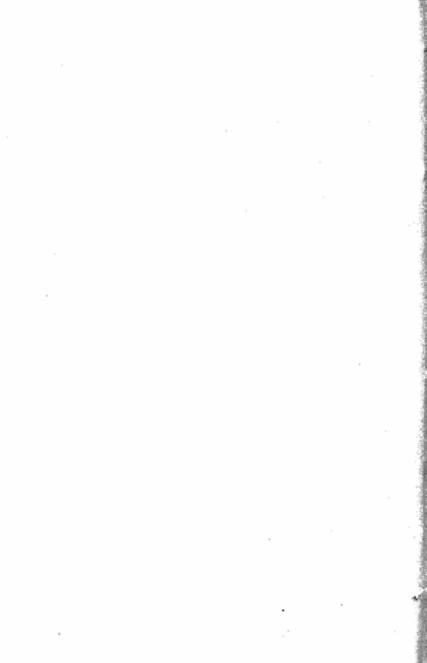
# मन्त्रोंकी अकारादि क्रमसे प्रतीक सूची।

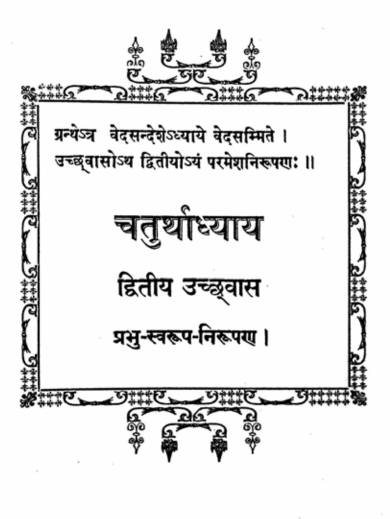
| ăs                              | র পূচ                          |
|---------------------------------|--------------------------------|
| শ্ব                             | एकराडस्य भुवनस्य · · २६        |
| श्रप्तिः परेषु घामसु · · १४१    | एते श्रस्मित् देवा ८४          |
| श्रक्तिं मन्ये पितर १६४         | एषो ह देव: प्रदिशो १३१         |
| ध्रग्नेर्मन्वे प्रथमस्य ६५      | क                              |
| श्रन्नाचेन यशसा ३०४, १०९        | कीर्त्तिरच यशरचाम्भरच ८७       |
|                                 | कुत इन्द्रः कुतः सोमः " ११६    |
| अस्मा अमा मह 10 द               | को ग्रस्य शुष्मं तविषीं ''' ३६ |
| ग्रम्भो श्रहणं रजतं १०७         | च                              |
| घस्य श्रेष्ठा सुभगस्य · · · १६३ | चतुष्कपर्दा युवितः ११८         |
| ক                               | त                              |
| इन्द्रं मित्रं वरुणमग्नि · · ६६ | तं बस्सा उप तिष्ठन्त्येक 🖙     |
| इन्द्रादिन्द्रः सोमात् ११६      | तदेजित तस्रैजित १३६            |
| ਤ ਤ                             | तदेवामि स्तदादिस्य १२६         |
| उत यासि सवितस्त्री <b>णि</b> ७६ | तद्भिष्णोः परमं पदं ः १२६      |
| उत ये समित सर्पात् १३६          | तमिदं निगतं सह " =४,६०         |
| उतेयं भूमिर्वरुणस्य ''' १३६     | तस्याम् सर्वा नचत्रा " १४      |
| उदुष्टुतः समिधा ः ⊁⊏            | तस्येमे नवकोशा ८३              |
| उपो ते बड़े बड़ानि १०३          | तस्येमे सर्वे यातव १३          |
| उरु: पृथु: सुभूभुर्वः १०७       | तस्यैष मारुतो गणः 😁 🖘          |
| ए                               | तावांस्ते मघवन् १०२            |
| एकः सुपर्याः स ः ११८            | त्वं हिन: पिता वसो '' १६८      |
| एक एवाग्निर्बंहुधा समिद्ध १२४   | त्वमग्न इन्द्रो वृषभ; ''' ५०   |

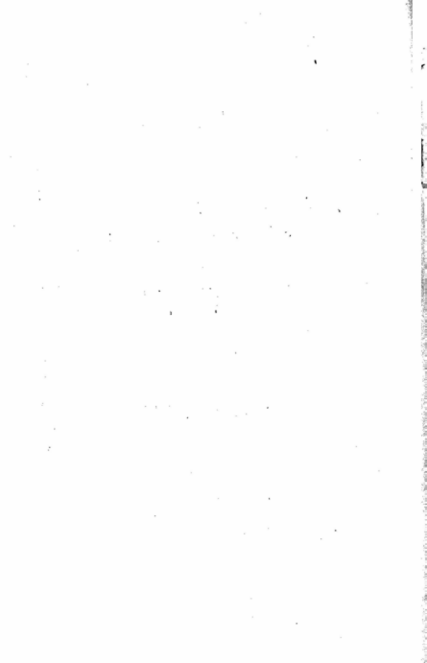
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |                             | -     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------|-------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वृष्ट      |                             | पृष्ठ |
| त्वमग्ने ऋदितिर्देव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ধ३         | ब्रह्म च तपरच कीत्तिश्च ''' | 83    |
| स्वमग्ने द्रविखोदा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ४२         | भ .                         |       |
| त्वमग्ने राजा वरुखो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>২</b> ঃ | भवद्वसु रिदद्वसु            | 105   |
| त्वमग्ने रुद्रो श्रसुरो '''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ४२         | भुवश्चन्तु मंह ऋतस्य गोपा   | ६३    |
| त्वमङ्गप्रशंसिषः 😬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 58         | भूतं च भव्यं च श्रद्धा      | 89    |
| द्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | भूय इङ्गानुधे वीर्यायं      | ३२    |
| द्यावा चिदल्मै पृथिवी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १४६        | भूयानरात्याः शच्याः         | 108   |
| . न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | भूयानिन्द्रो नमुराद्        | 308   |
| न तस्य प्रतिमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १२६        | म                           |       |
| न द्वितीयो न तृतीय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 58         | मतयः सोमपांमुरु             | १६≒   |
| न पञ्चमोन पष्ट ···                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 58         | मा चिदन्य विशंसत            | २,१   |
| नमस्ते श्रस्तु पश्यत … १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ४,१०८      | मित्रो श्रग्निर्भवति        | 40    |
| नाष्टमो न नवमो · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 58         | य                           |       |
| प                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | यं ऋन्दसी संयती             | १४३   |
| परचात् प्राञ्च ऋा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣3         | यं स्मा प्रच्छन्ति कुह '''  | १४२   |
| पापाय वाभद्राय वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 202        | यः पृथिवीं व्यथमाना         | 188   |
| पुरुहूतो यो पुरुगूर्तः ···                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २६         | य: शम्बरं पर्वतेषु ***      | 144   |
| प्रतद्वे चेदसृतं नु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 358        | यः शश्वतो महानो             | 348   |
| प्रथो वरो व्यचो लोक "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 305        | यः सप्त रश्मिवृषम           | १४६   |
| . ब                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | यः सुन्वन्तमवति · · ·       | 240   |
| बृहक्षेपामधिष्ठाता '''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १३८        | य: सुन्वते य: पचते          | १४=   |
| and the second s |            |                             |       |

| মূন্ত                            | ,                        | वृष्ठ |
|----------------------------------|--------------------------|-------|
| य एतं देवमेकवृतं ःः 🗝,९३         | वेन स्तत्पश्यक्षिहितं    | 933   |
| यद्वाकृत्योषधी १०२               | श                        |       |
| यमृत्विजो बहुधा कल्पयन्त: '' १२३ | शिच्चेयमिन्महयते         | १६७   |
| यस्तिष्ठति चरति १३८              | स                        |       |
| यस्मास ऋते विजयन्ते १५४          | स एति सविता              | ७९    |
| यस्माजातं न पुरा ः १३२           | स एव मृत्युः सोऽमृतं …   | 83    |
| यस्य प्रयागा मन्वन्य ७१          | सतः सतः प्रतिमानं        | १६६   |
| यस्यारवासः; प्रदिशि · · १४३      | सत्यमित्तन्न त्वावाँ     | ३३    |
| युञ्जते मन उत युञ्जते ७३         | स धाता स विधर्ता         | 50    |
| येत चासीद् भूमिः ११४             | स नः पितेव सूनये         | १६२   |
| येनेमा विश्वा च्यवना १५१         | स नो बन्धुर्जनिता        | १३५   |
| यो जात एव प्रथमो १४२             | स पर्यगाच्छुक्रमकाय      | १३७   |
| यो भोजनंच दयसे ३१                | स प्रजाभ्यो वि परयति     | =8    |
| यो रधस्य चोदिता १५२              | स रायस्खामुप सृजा        | ३≖    |
| यो हत्वाहिमरियात् १४६            | स रुद्रो वसुवनिर्वसुदेये | ९२    |
| ₹ '                              | सर्व तद् राजा वरुणो      | 380   |
| रिसमिर्नभ श्राभृतं *** ७९,८३     | सर्वे ग्रस्मिन् देवा     | ९०    |
| रायस्कामो वज्रहस्तं १६७          | सर्वे निमेषा जिज्ञरे     | 130   |
| ं व                              | स वा अग्नेरजायत          | 9=    |
| विरवा रूपाणि प्रति मुन्नते … ७४  | स वा श्रद्भयोऽजायत       | 95    |
| विष्णो: कर्माणि परवत १२८         | स वा अन्तरिचादजायत '''   | ९७    |

|                     |     | वृष्ठ |                          | प्रष्ठ |
|---------------------|-----|-------|--------------------------|--------|
| स वा ग्रह्बोऽजायत   | ••• | ९५    | स वै वायोरजायत           | ९७     |
| स वा ऋग्भ्योऽजायत   | ••• | ९=    | स सर्वस्मै वि पश्यति "   | ٠      |
| स वै दिग्म्योऽजायत  | ••• | ९७    | स स्तनयति स              | . 300  |
| स वै दिवोऽजायत      | ••• | ९७    | सहस्रघा पञ्चदशान्युक्था  | 118    |
| स वैं भूमेरजायत     |     | ९=    | स हि विश्वानि "          | • ३৬   |
| स वै यज्ञादजायत     | ••• | ९९    | सुपर्णं विप्राः कवयो '   | ·· 999 |
| स वै राध्या श्रजायत | a   | ९६    | सो श्रग्नि: स उ सूर्यः ' | 50     |
|                     |     |       | सोर्यमास वरुण            | 50     |
|                     |     |       | 1                        |        |







#### \* त्रोशम् \* प्रथम खएड।

#### भगवदाराधन तथा यन्थारम्भ संकेत ।



त्रो३मित्येकाक्षरं ब्रह्म परं गुह्यं सनातनम् **।** वेदराशिपदं सत्यं प्रणातोऽहमहर्निशम् ॥१॥ ध्यायं ध्यायमहं देवं सर्वलोकसमाश्रयम् ।

वेदसन्देश लब्धारूयं ग्रध्नामि ग्रन्थमुञ्ज्वलम् ॥२॥

श्चर्य हे भगवन् , आप अविनाशी, परम सूरम, सनातन तत्त्व हो । स्त्राप वेद-विज्ञानको प्रदान करने वाले हो । प्रमो, दिन रात आपके मंगलमय चरणारविन्दमें मेरा नमस्कार हो ॥ १॥ सर्व लोकोंके आधार, विभो ! आपका ध्यान करते हुए वेदसन्देश नाम करके प्रसिद्ध, आपके ज्ञानसे उज्ज्वल, प्रन्थके विधानमें पुन: प्रवृत्त होता हूं। मेरा यह प्रयत्न सफल हो ॥२॥ वृत्तं यत् त्रिषु वर्णनं सक्कृतुकं कायात्मचेतोञ्जुगम्

त्रात्तस्तत् कृपया तवैव भगवन् भागश्चतुर्थोऽप्ययम्। एतत्पाठविभूतसंशयमलाः सर्वे सुगुप्ताः किल

पूज्येशे त्वयि बद्धपेशलिधयस्तत्त्वे रताः स्युः सदा।।३॥ अर्थ-क्योंकि इससे पूर्व तीन भागोंमें देह, आत्मा, चित्त

तथा-प्रभु विषयक कुत्रहलका वर्णन होचुका है, अतः हे भगवन्, आपकी ही कुपासे यह चतुर्थभाग आरंभ करता हूं। इसके पाठसे आपके स्वरूपके विषयमें सब संशयोंसे मुक्त होकर, आपमें अपने चित्तके प्रवाहको लीन करते हुए सब सज्जन सुरज्ञित और तत्त्वमें युक्त हो ॥३॥

अस्तीति पवदन्ति केवलगिरा लोके मनुष्याः प्रभुं यत्सत्यं न विदुः प्रतीतिविषयं याथार्थ्यसम्धानतः ।

तस्माद् वाद्विवादकीशलतिः संहारदक्षा किल ज्ञाज्ञानां सममेव दुःखकरणी कोलाहले कारणम् ॥४॥

अर्थ स्तेक्में मनुष्य प्रमुकी सत्ताको केवल मुख द्वारा कहते ही हैं। वस्तुतः उसके स्वरूपकी यथार्थताका उन्हें कोई परिचय नहीं होता। इसी कारणसे घोर अनर्थकारी, बुद्धिमानों और मूर्खों को समान प्रकारसे दुःख देने वाला, व्यर्थ वाद विवादका तांता लगा रहता है। इसका फल केवल कोलाहल मचा हुआ है ।।।।

वेदे केचिदाहुरर्थविलयं मायाविनि ब्रह्मणि नानादेवविधानवादविधुराः अन्ये श्रमेयुर्भे शम् ।

सत्यासत्यविनिर्णयस्तु कठिनो वादाश्च वादाः किल वेदाभ्यासततौ रतेव धिषणाः वेदान्तसिद्धान्तगाः ॥५॥ अर्थः कुछ लोग तो वेदद्धारा मायावी ब्रह्ममें सकल पदार्थों के विलयको प्रतिपादित कहते हैं । दूसरोंको नाना देववादने व्याकुल तथा भ्रान्त कररखा है। सत्य, श्रमत्यका निर्णय कठिन है। वाद केवल वाद हैं। वेदाभ्यासके विस्तारमें निरत बुद्धि ही वास्तविक वेदान्त सिद्धान्तको जान सकती है।।५॥

विश्वेशो वितनोतु निर्मलिथयां भूनायकानां रुचिं सद्धमें विनये स्वकीर्त्तिविततौ विद्याप्रचारे शुभे । न्याय्याचारविचारसाररुचिरा नीतिः सदा वर्धतां

त्यक्त्वान्यव्यसनं श्रुतिव्यसनिनो विज्ञा भवेयुर्जनाः ॥६॥

श्रथ—विश्वेशकी ऐसी क्रुपा हो कि निर्मल बुद्धिवाले भू— नायक पैदा हों, जिनकी रुचि सद्धर्म, विनय, स्वकीर्त्तिके विस्तार तथा शुभ विद्या-प्रचारमें विकसित होती रहे। न्याययुक्त श्राचार, विचार तथा सारभूत भावों के कारण मनोहर नीतिकी वृद्धि हो। सब लोग विद्वान हों श्रीर उनमें शेष सब व्यसन दूर होकर श्रुति-भगवतीकी श्राराधनाका व्यसन बना रहे।।६।।



#### द्वितीय खगड अमरनाथकी यात्रा

\*माया०—भगवन, इस वार तो आपने बड़ी कठिन यात्रा की है। समाचार-पत्रों द्वारा वर्षाके बहुत अधिक होनेकी वार्ता पढ़ कर चित्तमें नाना प्रकारके संशय उठते रहते थे। मैं भी उधर जा चुका हूँ। इसिलये इस अवस्थामें होने वाले कष्टोंको भली भांति अनुभव कर सकता हूं। जगदीश्वरका कोटिशः धन्यवाद है कि आप तथा मेरा भाई सत्यकाम चंगे भले वहांसे वािषस पहुँचे हैं। मैं क्या, सारा नगरही आपके दर्शनोंके लिये लालाियत रहता था। लोग बार २ समाचार पृष्ठा करते थे।

सत्य०—श्राप किस वर्ष उधर गये थे। क्या उस वार भी इसी प्रकार वृष्टिसे कष्ट हुआ था ?

माया० कई वर्षों की बात है। मेरे स्वर्गीय पिताजी श्रमी जीवित थे। हमारा सारा परिवार तथा मुहल्लेके कुछ श्रन्य स्त्री-पुरुष भी गये थे। मैंने उसी वर्ष मिडलकी परीचा दी थी।

<sup>\*</sup> नोट-पूर्व नाम पहिले भागमें दिये जा चुके हैं । वस्तु० से वस्तुस्वरूप, लोक० से लोकेश, माया० से मायाराम, महा० से महात्मा, सत्य० से सत्यकाम, शून्य० से शून्यानन्द, उप० से उपराम तथा श्रन्त० से श्रन्तरानन्द जानना चाहिये।

वस्तु०—वाह ! तब तो बड़े दिनोंकी बात है। माया०—हांजी, लगेभग तीस वर्ष होगये होंगे।

लोक०—तो क्या आपको अपनी यात्राके कुछ संस्कार स्मरण भो रहे हैं या सब साफ हो चुके ?

माया० नहीं, मुक्ते तो सब कुछ ऐसे स्मरण है जैसे कल की ही बात हो। मेरी वही प्रथम पर्वत-यात्रा थी। वस्तुतः उससे पूर्व मुक्ते कभी घर से बाहिर निकलना ही न मिलाथा। सारे मार्गके स्थान रमणीक और दृश्य मनोहर थे। पर्वतकी तलेटीमें से उसके गिर्द सड़क ऐसे घेरा डाले हुईथी, जैसे, मानो, उसने यह्नोप-वीत धारण कररखा हो। नीचे, गहराईमें चन्द्रभागा नदी बड़े वेगके साथ २ भागती, फांदती हुई साथ २ जाती थी। कभी वह पर्वतकी दूसरी घाटीकी ओटमें हो जाती थी और कभी, फिर हमारे सम्मुख ही आकर गड़ २ करती हुई नाचने लगती थी।

महा०—बहुत ठीक ! तो आप जम्मूके रास्ते ही वानिहाल होकर वैरीनाग पहुँचे होंगे ?

माया०—जी हां ! त्राहा ! वैरीनाग का गोल और त्रथाह सर ! कितना ठएडा पानी है ! एक पलमें शरीर सुन्न होने लगा था । तो क्या आप भी उसी मार्गसे गये थे ?

महा० नहीं, इस वार तो हम बटोतके पड़ावसे पूर्वोत्तरको किरतवारमें प्रविष्ट होकर अच्छवलके सुन्दर स्थानसे काश्मीरमें पहुँचे थे। हां, उस तरह वह मार्ग भी मेरा देखा हुआ है।

माया०-हां, महाराज, श्राप तो कई वार उधर गये होंगे। क्या किरतवारके सस्ते भी पीरपञ्जाल का ऊंचा पर्वत लांघना पड़ता है। महा० — हां, उघर भी वही पर्वत सिंथन नामके स्थानसे पार करते हैं। बानिहाल-पथसे एक हजारसे कुछ अधिक फुट अर्थात् साढ़े बारह हजार फुटकी अंचाई है। मार्ग अधिक कठिन और विकट है। पहिला आधा भाग तो अति सूखा और गरम भी है पर किश्तवार शहरसे आगेका भाग ठएडा और सुन्दर है।

सत्य०-- आत्रुसे आगेकी दो दिनकी बाट क्या है. एक

सुविशाल, सुन्दर उँचानकी सैर है।

महा०—पर एक बात है, मार्गमें स्थिर आवादी नहीं है। कोई
पड़ाव आदि भी नहीं, जहां ठहरनेका अपने तौर पर प्रवन्ध हो।
सके या जहांसे कुछ खाने पीनेकी सामग्री मिलसके। और
यही स्वामाविकभी है। आने जाने वाले लोग उधरके ही होते हैं।
सेर, दो सेर आदा साथ बांध कर चल पड़ते हैं। जहां सांम हुई,
वहीं कुछ साधारण आश्रय देख कर पड़ रहते हैं और आग जला
कर, पत्थरपर ही दो रोटियां सेंक लेते हैं।

लोक०--है तो खूब श्रानन्द की बात।

सत्य०—जब प्रतिदिन श्रौर सारी श्रायु भर ही यह न करना पड़ता हो। उन बेचारोंको तो घरपर बैठनेसे पेट भरनेको रोटी भी नहीं मिलती। जब तक बरफसे मार्ग बन्द नहीं होता, वे वहीं मजदूरी करके श्रौर इसी प्रकार दिन काटते हुए गुजारा करते हैं।

वस्तु०—क्या उधर ग़रीबी बहुत अधिक है ?

सत्य ० - क्या ठिकाना है ! सारे काश्मीर प्रान्तमें प्रजा बहुत । भूखी है । स्रविद्या, निर्धनता और नाना प्रकारकी सामाजिक बुराइयोने क्से चेर रखा है । जितना स्रधिक वह सुन्दर तथा उज्ज्वल देश है, उतना ही अधिक वहांकी प्रजाका घोर समाचार है।

महा०—तुम अभी और पर्वत-प्रदेशों में कम गये हो। सब ओर यही हाल है। हां, काश्मीरमें ऐसा पूर्व युगमें न था। वहां पर्वतों के बीचमें और उनके उपर इतने विस्तृत मैदान हैं कि उनकी उपमा अन्यत्र कहीं नहीं मिलती। वह प्राचीन ऋषि-श्रिय प्रान्त हैं। वह संस्कृत विद्याका केन्द्र रह चुका है। वहां पकृतिने दिल लोल कर सब प्रकारकी सामग्रीकी अनुकूलता दे रखी है। वहां वस्तुतः निर्धनता और दुःख होना न चाहिये था। इस अनिष्ठका मूलकारण कई सौ वर्षों से राजकीय परिवर्त्तन और दुर्व्यवस्था ही को सममना चाहिये। स्थिर, बुद्धि पूर्वक, सहानुभूतिसे पूर्ण नीतिसे यह देश फिर सुखी हो सकता है।

माया०—मटनके तीर्थपर सारी यात्रा इकट्टी हुई होगी! वहांपर भी बड़ा सुन्दर सर है। वहांके पुरोहित बड़े लड़ाके हैं। यात्रीको लिपट जाते हैं। उसे अपना यजमान बनानेके लिये, आपसमें लड़ पड़ते हैं। यवन और ईसाई तकको मन्दिर दिखाते फिरते हैं। विचित्र लीला है। साधुस्रों तकके यजमानोंमें नाम लिख रखे हैं।

सत्य०—सच मुच वे बहुत तंग करते हैं। किसी समयमें वे सुखसे रहते होंगे, श्रव तो उनका बांका हाल है। इधर लोगोंकी इन तीर्थों श्रीर पिएड-तर्पणादि लीलाश्रोंसे श्रास्था भी हट चुकी है। मोटरोंके चलनेसे तो इन बेचारोंकी रही सही वृत्ति भी नष्ट हो गयी है। श्रव वहां ठहरनेकी निशेष श्रावश्यकता ही नहीं पड़ती । श्रीनगरसे सीधे पहलगामको ही लदे लदाये हुए लोग चले जाते हैं । वहीं से श्रव यात्राका संघटन होता है ।

महा०—मटन श्रीर पहलगामके वीचका दुकड़ा कितना सुन्दर है पर श्रव तो उसे देखना ही नहीं मिलता। मोटर श्रादिके श्रिक प्रचारसे इन पर्वत-प्रदेशोंकी एकान्त-रमणीकताका हास होता चला जारहा है। श्रव तो पहलगाममें इसी श्राने जानेकी श्रासानीके कारण चार महीने श्रच्छी, खासी बसती बन जाती है। यात्राके समयकी तो बात ही दूसरी है।

माया०—तो श्रव यात्रा बहुत बड़ी होती होगी। पहलगामसे श्रागे तो बस तीन ही पड़ाव पैदल चलनेको रह जाते हैं। चन्दन-वाड़ी, रोषनाग श्रोर पंचतरणीकी बढ़ती हुई ऊंचाईके भिन्न २ प्रकारके दृश्य बहुत ही मनोहर थे।

सत्य०—इस वार तो योत्रियोंकी संख्या लगभग सात हजार बतायी जाती थी। प्रबन्धका भी क्या ठिकाना था! सरकारी सहायतासे सबका आराम मिल रहा था पर देवी आपत्तिके सामने किसीकी पेश न जाती थी। चन्दनवाड़ीसे लेकर अन्त तक तीनों दिन वह वर्षा हुई, कि चुप ही भली। अधिक संख्या स्त्रियों और साधुओं की थी। उनके पास वस्त्र और अन्य सामान दूसरोंकी अपेचा बहुत कम था। कितनोंको तो धकेल २ कर पीछे लौटाया पर वे तो आगे जाने पर हो डटे हुए थे। सैकड़ों बीमार पड़ गये, पर फिर भी पीछे हटनेका नाम न लेते थे। जब पंच-तरणीपर सारी रात बरफ पड़ती रही, तो दूसरे दिन प्रातः तक लगभग दो सौ प्राणियोंके प्राण पंखेक उड़ चुके थे। बड़ा भयानक हस्य था। हृदय कांपता था, पर कुछ बन न सकता था।

वस्तु०—उसी वृष्टिके कारण तो जेहलम झौर चनाबमें इतनी

बाढ़ ऋायी, कि हजारों प्राणियोंका यहां नाश हुऋा । गांवोंके गांव उजाड़ हो गये । उसके पीछे ऋब तक दीन, दुःखी लोगोंके रहे सहे प्राण ज्वर ऋौर तापने निचोड़ खाये ।

लोक०—मेरी समभमें नहीं स्त्राता कि इतने लोग विनावस्त्रादिके सुप्रवन्धके इतने दुर्गम, विकट मार्गो पर किस जोशमें चल पड़ते हैं। मूर्खताका भी क्या ठिकाना है!

सत्य०—इनका विश्वास इन्हें घसीट कर लेजाता है। श्रमर॰ नाथ स्वामी, जो सारे जगत्का ईश्वर है, उसके दर्शन करनेसे मुक्ति होजाती है। वह वर्षभरके पीछे, उसी हिमालयकी कन्दरामें बरफ़के तोदेके रूपमें दर्शन देता है। उसीके लिये लालायित होकर लोग घरोंसे यों ही चल पड़ते हैं। जो इस यत्नमें मर जाते हैं, वे भी, समको, श्रमर होजाते हैं।

महा०—प्यारो, यह तो एक ही यात्राका संकेत है। भारतवर्षमें ऐसी ही कितनी ही यात्राएं हैं। दूसरे देशों वाले भी अपने २ विश्वासके अनुसार दूर २ स्थानोंपर ईश्वरके दर्शन करनेको जाते हैं। जहां तक अमण और अनुभव-प्राप्तिका विषय है, जिसे रुचि हो और जिसके पास साधन हो, उसे अवश्य देशाटन करना चाहिये। पर जहां तक भिक्तका संबन्ध है, ईश्वर और मोच्चकी प्राप्तिका विषय है, यह लोगोंका मिथ्या विश्वास है। इससे लोकमें घोर पाप और दुराचारका प्रचार हुआ है। असली धार्मिक जीवनमें आदर पैदा नहीं होता। सारी आयुके सब पाप एकही यात्रासे कट जाते हैं। ऐसा विश्वास होनेसे लोग निर्भय और निर्लच्ज होकर कुकर्म करते हैं। वेद भगवान्में जो ईश्वरका

सुन्दर, पूर्ण, शुद्ध स्वरूप वर्णन किया गया है, उसको मलीमान्ति सममनेमें ही हमारा कल्याण है। जब तक हम प्रमुक्ते स्वरूपको नहीं सममते, तब तक मिकका ठीक मार्ग चल नहीं सकता। मककी भावना उसके प्राणोंके समान है। ज्ञान-प्रदीपको जगाये विना श्रंथरेमें केवल भावनासे कुच्छ हाथ नहीं पड़ता। उलटे मिथ्या, कपोलकल्पत बातों श्रोर दृष्टान्तोंका प्रचार होकर मानव-बुद्धि पाखरूड-जालमें फस जाती है। श्रतः सच्चे भिक्त-पन्थके लिये यह श्रावश्यक है कि वेदादि सत्यशास्त्रों तथा प्रत्यचादि प्रमाणोंके श्राधारपर ज्ञानके प्रकाशमें मनुष्य श्रपने उपास्य देवके स्वरूपको सममनेका प्रयत्न करे। ऐसा करनेसे इधर उधर न भटक कर, शीब्रही सिद्धिकी प्राप्ति होसकेगी। सज्जनो, कलसे पुनः वेदामृतका पान करेंगे। मैं यत्न करूंगा कि श्रापको प्रमु-स्वरूपको सममाने वाले, सुन्दर, मधुर मन्त्रोंको सुनाऊ।

वस्तु०-महाराज, श्रापकी बड़ी दया होगी। हम बड़ी रुचिसे श्रुति भगवतीका प्रसाद प्रहण करेंगे।

-:0:--

### तृतीय खएड एक उपास्यदेवकी पूजा

महा०—प्यारो, मनुष्यको धर्मसे स्वाभाविक प्रेम है। वह यह भी समभता है कि इस धर्म-सिन्धुका मानससरोवर सच्चे, प्रियतम परमेश्वरकी श्राराधना ही है। उसी मूल स्नोतकी श्रोर बह श्रनादि कालसे प्रवृत्त होता हुआ चला श्राया है पर यह उसकी प्रवृत्ति श्रनेक वार साधारण भटक ही रहजाती है। उसके हाथ कदाचित् ही कुछ पड़ता है।

चस्तु०—भगवन, यह क्यों ? लाखों मनुष्योंको भक्ति-मार्गपर बढ़ते हुए पाते हैं। क्या उन सबका परिश्रम व्यर्थ ही चला जाता है ?

महा०—नहीं, बेटा, बिल्कुल व्यर्थ क्यों कहा जावे ? भाव यह है कि जितना भक्तिका आडम्बर देखनेमें आता हैं, उतना उसका श्रसली स्वरूप नहीं मिलता।

सत्य०--महाराज ! वह क्या है ?

महा०--प्यारे, सुनो इसका उत्तर वेद भगवान्के शब्दोंमें सुनाता हूं।

(१) मा चिदन्यद्विशंसत सत्तायो मा रिषण्यत । इन्द्रमित् स्तोता द्रषणं सचा सुते मुहुरुक्या च शंसत ॥१॥ ऋ०८।१।१

श्चर्थ — हे (सखायः) मित्रो ! (श्चन्यत् ) किसी दूसरे [पदार्थ] की (मा) मत (वि-शंसत) विशंष स्तुति करो [ ताकि ] (मा ) मत (रिषएयत) दुःखी होश्रो । [रस के] (सुते) चू निकलने पर (सचा) एक साथ (इत् ) केवल (वृषणं) समर्थ [कामना-पूरक] (इन्द्रं ) इन्द्रकी (स्तोत) स्तुति किया करो (च) श्रोर (मुहुः) वार २ (उज्ञथा) गीत (शंसत) गाया करो ॥१॥

माया०-भगवन, इसका मुख्य इशारा क्या है ?

महा०--प्यारो, हमें चाहिये कि हम पूरी श्रद्धासे युक्त होकर, सदा उस एक सर्व-समर्थ, सर्व-श्रेष्ठकी श्रोद्ध-केवल, उसी एक सिवदानन्दस्वरूपकी भक्ति किया करें, ताकि हमारे सब दुःख श्रोर सन्ताप शान्त हों। उसे छोड़कर, किसी श्रन्यको उसके स्थानपर श्रारोपित करना श्रपने लिये दुःखद्वारका खोलना सममो।

सत्य०—महाराज, लोग भी तो उसीकी पूजा करते हैं ऋौर फिर यह ऋकथनीय दुःख भी पाते हैं ? यह क्या बात है ?

महा०—बेटा, अपने मनकी गतिपर विचार करनेसे जगत्की स्थितिका यथार्थ बोध होसकता है। वेदने कहा है कि हम अन्य सब पदार्थों की विशेष स्तुतिको छोड़ कर, सुख-सम्प्राप्तिके लिये केवल उसी एक प्रमुकी शरण पकड़े। पर क्या हम ऐसा करते हैं? वेद शेष पदार्थों के साधारण उपयोग और गुण-गानके विख्य नहीं। संसारके अशोष भोग्य पदार्थ हमारे सेवनके लिये हैं। अपनी २ आवश्यकताके अनुसार, प्रत्येक मनुष्य उनके विषयमें नि:सन्देह ज्ञान प्राप्त करे और दूसरोंको उनका उपदेश भी करे। सभी लोग उनके उपभोगसे लाभ भी भले ही उठावें पर वह 'विशेष स्तुति' तब बनती है, जब हम अपने आपको उनके आस्वादनकी वेदीपर बलिदान करनेपर उताक होजाते हैं। अपने सुख और मोज्ञका उन्हेंही आधार मान लेते हैं।

वस्तु०--पर साथ ही सन्ध्या-वन्दन भी तो करते रहते हैं। महा०--नहीं, प्यारे, उससे हमारी वृत्तिके स्वरूपमें कोई भेद नहीं पड़ता। वेदका यह निर्देश भगवद् भक्तोंको चेतावनी सी देता हुआ प्रतीत होरहा है। जड़ पदार्थों का तो कहना ही क्या, कोई चेतन मनुष्यादि भी वास्तवमें हमारी वह सहायत। नहीं कर सकते, जो भगवान घरा-प्रवेशी, धीमे मेंहके समान भांति २ के प्रसादोंके रूपमें निरन्तर बरसाते रहते हैं इसिलये अपनी वृत्तिको इधर उधर से हटाकर, संच्ची अनन्यभिक्तसे भरपूर होकर मन द्वारा सदा प्रभु आश्रित रहना चाहिये । सब काम करो, पर भगवानका सहारा कभी मत छोड़ो । उसीके सामर्थ्यसे मेरी, तुम्हारी और सबकी भद्र कामनाएं पूरी होती रही हैं और आगे भी होंगी । जहां संसारका प्रत्येक संसर्ग थोड़ा सा सुख और अधिक दु:ख देनेकी आर भुका रहता है, वहां ईश्वरीय आराधना सब क्लेशोंको काट कर, अमिश्रित आनन्दके पथपर डालने वाली है।

लोक०-महाराज, रसके चूनेसे क्या सममना बाहिये?

महा०—प्यारे, प्राचीन पूर्वज सोम-याजी हुआ करते थे। उनकी भिक्ति तीव्रताका चए तब होता था, जब वे सोम-रसको निकाल कर आहुति-त्यागके लिये तथ्यार होजाते थे। आज इस युगका रंग ढंग बदल चुका है। भाषा, भेष, भोजन बदल चुके हैं। भिक्तिका बाह्य स्वरूप बदल चुका है। पर, स्मरण रखो, भक्तकी भावना युग, युगान्तर और लोक लोकान्तरमें भी अपरिवर्त्तित ही रहती है। उसका मान उसकी तीव्रतामें है। वह चाहे सोमरसके द्वारा व्यक्त हो, चाहे मन्त्रपाठके द्वारा प्रकट हो और चाहे, मान-सिक धारणाके द्वारा गुप्त प्रकाशको प्राप्त हो, सब अवस्थाओं आत्म-विकासके द्वारोद्वाटनका वह अनुपम साधन है। इसलिये आजकी परिवर्त्तित परिस्थितिमें अनेक प्राचीन शब्दोंके तात्पर्यार्थको लेकर ही हमारे लिये कुछ मार्ग खुल सकता है।

(२) त्वमङ्ग प्र शंसिषो देवः शविष्ठ मर्त्यम् । न त्वदन्यो मघवन्नस्ति मर्डितेन्द्र ब्रवीमि ते वचः ॥२॥ ऋ० शटहारु॥

हे (श्रद्ध) प्रिय (इन्द्र) परमेश्वर (शिवष्ठ) उत्तम बलवाले ! (त्वं) तू (देवः) उज्ज्वलगुणों वाला (मर्त्यम्) मनुष्यको (प्र-शिस-षः) उत्तम स्तुतिके योग्य बनाता है। (त्वत्) तुमसे (श्रन्यः) दूसरा (मघवन्) हे ऐश्वर्यके स्वामिन् ! (मर्डिता) कल्याण कर सकनेवाला (न-श्रस्ति) नहीं है; (ते) तूमें [ही] (वचः) वचन [स्तोत्र श्रादि] (त्रवीमि) कहता हूं।। २।।

प्यारो, ईश्वरकी द्यासे मनुष्य उस सारी सामग्रीको शाप्त करता है, जिसके ठीक २ उपयोग द्वारा वह उत्तम यश स्त्रौर प्रशंसाका पात्र बन सकता है। परमेश्वर ऐसा बननेके लिये सब मनुष्योंको प्रमपूर्वक स्त्राशीर्वाद देता रहता है।

सत्य०—तो, महाराज, भगवान्का यह आशीर्वाद सब जगह सफल क्यों नहीं होता ? हम मानव-संसारपर हिष्ट डालते हैं, तो कहीं २ ही पुण्यकी रेखा दीख पड़ती है। पापका भयानक, दारुण दु:ख चारों श्रोर घोर रूपको धारण किये रहता है। वह परमेश्वर सबसे श्रधिक बलशाली है। उसकी हमारे प्रति सदिच्छा सफल होनी चाहिये थी।

वस्तु०—भगवन, बात तो कुच्छ ऐसी ही प्रतीत होती है। महा०—प्यारो, वेद जहां यह सन्देश सुनाता है कि भगवान् सबको प्रशंसाके योग्य बनाने वाला है, तो इसका यह तात्पर्य है कि यदि वे उस योग्यताका पूरा २ लाभ उठाएंगे, तो श्रवश्य उन्हें यश श्रीर कीर्त्तिकी प्राप्ति होगी। इस मन्त्रका पूर्वार्ध हमारे श्रन्दर इस विश्वासको जागृत करना चाहता है कि हमारा जीवनलच्य उत्तम कमों श्रीर शुभ भावनाश्रों द्वारा प्रभु-प्रशंसाका पात्र बनाना होना चाहिये। यदि इस परीचामें हमारी त्रुटि रहजाती है, तो इसका यह कारण समक्षों कि हमारी जीवन-नीति संशोधन चाहती है। प्रभुने कोई पदार्थ हमारे दु:खार्थ उत्पन्न नहीं किया। श्रज्ञानके कारण दुष्प्रयोग करके हम दु:ख पाते हैं। श्रज्ञानके ही कारण सहस्रों पदार्थों के प्रयोगसे श्रपरिचित रहते श्रीर उसी कमीके कारण कष्ट उठाते हैं।

लोक०--महाराज, यदि यह बात है तो हमारे सुख दु:ख तथा यश अपयश हमारे ऊपर निर्भर ठहरते हैं। ईश्वरकी द्या श्रौर उसके आशीर्वादकी तो कहीं अपेन्ना प्रतीत नहीं होती।

महा०—नहीं, प्यारे, जैसे मेघ और भूमिकी योग्यता, दोनोंपर खेतीकी सफलता निर्भर रहती है, वैसे ही प्रभुकी द्यावृष्टि तथा अपनी साधना, दोनोंपर ही, प्रत्येक साधकका भाग्यनिर्माण होरहा है। मेघ समुद्र, पर्वत संस्थर और सब स्थानोंपर बरसता है। उसकी दृष्टिमें ऊषर और उर्वरामें कोई विवेक काम नहीं करता। परन्तु परिणाममें कितना भेद दिखाई देता है। इसी प्रकार प्रभुकी कृपादृष्टि तो सबपर एक समान पड़ती है, पर मनुष्य २ की कहानी अलग २ होती रहती हैं। इस मन्त्रका उत्तरार्थ इस बातकी ओर इशारा करता हुआ उपदेश करता है कि मनुष्योंको केवल परमेश्वरकी ही भिक्त द्वारा सारी शिक्तकी प्राप्ति करनी

चाहिये। मत सममो कि प्रभुको छोड़कर कोई और मनुष्य या देवी, देवता अथवा पीर, पैगम्बर तुम्हारा कल्याण करसकता है। जो उनका भी रचने वाला तथा रचक है, उसीका एक मात्र आश्रय लेनेसे हमें पूरा लाभ पहुँचसकता है। कभी भूलकर भी उसके स्थानपर किसी अन्यकी पूजा मत करो। नाहीं कभी उसके साथ किसीको मिलाकर पूजाकरो। वही और केवल वही कल्याण करनेमें समर्थ है। और सब उसीसे सामर्थ्य पाकर निर्वाह करते हैं। अतः उसे छोड़कर किसी अन्यकी आराधना करके सच्ची शान्तिकी आशाकरना निपट ढिटाई होगी।

सत्य०—तो इस मन्त्रका तात्पर्य यह निकला कि हम केवल एक ईश्वरको सबका बलदाता, यशोदाता और सुखदाता समभते हुए सदा उसीके आधारपर और उसीकी प्रेरणानुसार अपने २ जीवन मार्गपर चलते रहें। इसीसे सब को सिद्धि मिलेगी।

महा०--बहुत ठीक । जगत्के एक आध्यात्मिक आधार-स्वरूप, परमेश्वरमें असाधारण निष्ठाको धारण करनेसे ही मानव-जीवन सफल होता है। इस प्रकारकी धारणा विचित्र बलको उभारती है। यही अनन्यभावसे भरी हुई भगवद्भक्ति ही, सच पूछो तो सब कामनाओंकी पूराकरनेवाली चिन्तामणि है। वेद भगवान्में इसी दढ़ताको पैदा करने वाले अनेक स्थल हैं। उन्हींमें से कुंछेक सुनाता हूं।

(३) पुरुहूतो यो पुरुगूर्त्त ऋभ्वाँ एकः पुरुपशस्तो श्रक्ति यज्ञैः । रथो न महे शवसे युजानोऽस्माभिरिन्द्रो श्रवुमाद्योभूत् ॥ ३ ॥ ऋ० ६।३४।२॥ श्रर्थः—(न) जैसे (महे) महान (शवसे) पराक्रमयुक्त कर्मके लिये (युजानः) जोड़ा जारहा (रथः) रथ [सुसिंजित कियाजाता है, वैसे ही] (श्रस्माभिः) हमारे द्वारा [ यदि हम वस्तुतः उच्च जीवनका लाभ चाहते हैं] (इन्द्रः) परमेश्वर (श्रनुमाद्यः) मले प्रकार प्रसन्नकरने योग्य (भूत) है, [वह इन्द्र] (यः) जो [सद् भक्तों द्वारा] (पुरुहूतः) वारम्वार पुकारा जाता है [जो] (पुरुगूर्तः) बहुत उन्नत [तथा] (श्रुभ्वा) विशाल [है, श्रौर जो] (एकः) एकमात्र (यहाँः) यहाँ द्वारा (पुरुप्रशस्तः) बहुत स्तुति कियाजाता (श्रस्ति) है।। ३।।

प्यारो, साध्यकी सिद्धि साधनकी उत्तमता श्रीर पूर्णता पर निर्भर होती है। जो योधा, वीर, विक्रमी रणभूमीमें विजयी होना चाहता है, उसे पहिले ऋपने रथको ठोक करके उत्तम शस्त्रास्त्रसे तय्यार करनाहोगा । जीवन-संप्राममें विजयी वह होगा जो श्रन्य साधनोंकं साथ भगवद्भक्तिको भलो भान्ति धारणकर लेता है। इसके विना संसारके परम लाभ श्रीर विजय मनुष्यके हृदयमें सच्चा सन्तोष उत्पन्न नहीं करसकते। दूसरी ऋोर, वे तृष्णाकी आगको खूब बढ़ाते हैं। उसी आगमें मुलस कर, आगा पीछा देखनेमें ऋसमर्थ मनुष्य एड़ियां रगड़ २ कर मरता है। पर भग-वान्के भक्तोंके हृदयमें सदा सच्ची शान्ति खौर माथेपर उज्ज्वल कान्ति विराजती है । प्यारो, इस रहस्यको सममनेवाले, सान्त्विक वीर पुरुष, ऋषि श्रीर मुनि सदासे भगवान्का सहारा लिये हुए चले त्राते हैं। युग, युगान्तरमें सब परिवर्त्तनोंके मध्यमें उनकी भक्तिका रस वैसा ही मधुर बना रहता है । उसी परमेश्वरकी प्राप्ति श्रौर श्राराधनाको लक्यमें रखकर सब यज्ञादि उत्तम कर्म प्रचलित श्रौर प्रसिद्ध होते हैं। वह जगदीश्वर सर्वोन्नत, सर्वाधार श्रौर सर्वसीमातीत है। प्यारो, वेद उसी एकका श्राश्रय लेना सिखाता है।

माया०—भगवन्, क्या वेद वस्तुतः एक जगदीश्वरकी शिह्मा देता है। हमतो अवतक यों ही भटकते रहे। कभी अमरनाथ स्वामीको प्रसन्न करना चाहा, तो कभी जगन्नाथ स्वामीकी आर्ती उतारी। पर्वत पर्वत, नदी नदी, वन वन और प्राम प्रामका अलग २ देवता मानते रहे। प्रहों, नह्नत्रों तककी भेएट पूजा करते रहे।

लोक - लोग भी तो हमें बहु-देवतावादी ही सममते हैं। यह कहकर ही, दूसरे मतों वाले यहांके लोगोंको विधर्मी करते रहे हैं। श्रवभी यह विधर्म-प्रचारकी लहर वैसी ही चलरही है।

वस्तु०—भली कही। इस लहरके चलानेवालोंके जीवनमें न एक ईश्वरपर श्रौर न श्रनेक देवताश्रोंपर ही विश्वासकी जागृति दिखाई पड़ती है। इस सगरे प्रचारकी घुण्डी लौकिक शकि—संप्रह को समभना चाहिये। कुच्छ हो, विशुद्ध श्रध्यात्मवाद तो इस भमेलेसे कोसों दूर रहता है।

सत्य०-यह भी क्या पता कि कहीं बचा भी है या इसी छीन भपटके जुएमें उसकी बाज़ी ही लग चुकी हैं।

महा० —मैं प्रसन्न हूं श्राप सामयिक नीतिके मर्मको समके हुए हैं। श्रध्यात्मवाद, सच्चा भक्तिभाव बनावटी उपायों द्वारा विस्तृत नहीं किया जासकता। हां, जब इसके नामपर मुंशी, मुनीम, एजेएट श्रौर ढएढोरची श्रपना वाजार गरम करते हैं, तो सच्चाभाव तो कुच्छ सकुचाकर पीछे हट जाता है और दम्भ, कपट, मद श्रौर मोहकी चार यारी खूब चलती है। न केवल मनुष्य २ ही लड़ते हैं, उनके देवी श्रौर देवताभी उनकी पीठ ठोकते श्रीर लड्ने भी लगजाते हैं। मानवजीवनका क्या घोर उपहास है! श्रौर, मायाराम जी, यह स्वार्थसे श्रन्धे हुए २, पत्तपाती लोगोंकी लीला ही समभो जो वे अपने आप तो एकेश्वरभक्तिका दम भरते हैं ख्रौर इस देशके निवासियोंको नानादेवपूजक ठहराते हैं। वास्तवमें वेद जिस तोत्र भावनामयी, तन्मयी भगवद्भक्तिको प्रदीप्त करता था, वह श्रव सर्वत्र शायः भस्मावशेष ही होरही है। जैसे उपनिषत्कार ऋषियोंने वैदिक भक्तिके रहस्यको समभकर एक, श्रद्वितीय, परत्रद्वका यश गाया है, वैसे ही हम सबको सममना उचित है। इस मन्त्रमें भी यही संकेत मौजूद है। सब यज्ञोंका तात्पर्य्य उसी एक जगदीश्वरकी स्तुति करना है। प्रचएड ज्वाला-र्श्रोमें एक २ आहुति डालतेहुए, सच्चा भक्त उस अनेकोंमें एक भगवान्को ही उद्देश्य श्रीर ध्येय मानता है। श्रच्छा तो, सुनिये।

(४) एकराडस्य भ्रुवनस्य राजसि शचीपत इन्द्र विश्वाभिरूतिभिः। माध्यन्दिनस्य सवनस्य द्वत्रहस्रनेच पिबा सोमस्य विज्ञवः॥ऋ०८।३७।३॥

श्चर्थः -- हे (शचीपते) शक्तिके मालिक (इन्द्र) परमेश्वर (श्वस्य) इस (भुवनस्य) ब्रह्माएडके (एक-राट्) एकमात्र राजा [होते हुए] (विश्वाभिः) सकल (ऊतिभिः) रच्चाश्चोंके साथ (राजिस) चमकते हो। हे (बृत्रहन्) ढकनेवाले [श्वाधिदैविक तथा श्वाध्या-त्मिक श्वन्थकार] को मारनेवाले (श्वनेद्य) भय-चिन्ता रहित [पापि- योंको दरह देनेकेलिये] (विश्ववः) व श्रसे युक्त प्रभो ! (माध्यन्दि-नस्य) दोपहरके (सवनस्य) सवनके (सोमस्य) सोमका (पिव) पान करो ॥ ४ ॥

सत्य०--महाराज, पूर्वार्ध तो स्पष्ट एक, पूर्ण परमात्माकी श्रद्भुत महिमाका गान करता है। पर उत्तरार्धका क्या तात्पर्य है, यह कुच्छ स्पष्ट नहीं हुआ।

महा०—प्यारो, पूर्वार्धमें सब शक्तियोंके भरुडार, परमेश्वरकी श्रोर इशारा करके, उत्तरार्धमें उसीके श्रति श्रति तीत्र भिकः-भावका प्रकाश किया गया है। पूर्व बता चुका हूँ कि बेदकी भक्ति विशेषप्रकारकी यज्ञ-संस्थाका सहारा लेकर चलती है। प्रत्येक युगमें बाह्य कर्म-प्रक्रिया तो बदल जावेगी, परन्तु स्रान्त-रिक सच्चा भाव वही रहेगा। प्राचीन सोमयज्ञके तीन सवन श्रर्थात् रस निकालनेके समय होते थे। प्रातः, दोपहर श्रौर सायंके भेदसे भिन्न २ मन्त्रोंसे श्राहुतियां दी जाती थीं । दोपहर श्राति-तीत्रताका प्रकाशक समय है। सच्चा भक्त प्रभुसे प्रार्थना करता है कि 'ब्राच्रो, मेरे दोपहरके सवनको सुशोभित करो ब्रौर मेरे सोमको स्वीकार करो'। श्राज जब वह किया लुप्त हो चुकी है, जो हम इसका तात्पर्य दूसरे शब्दोंमें प्रकट करेंगे। हम कहैंगे, 'प्रभो ! आंख्रो २, मैं आपकी प्रतीचामें खड़ा हूं। भगवन्! मेरी भावना दोपहरकी तीव्रताको धारण कर चुकी है। क्या इसे स्वीकार न करोगे ? "

क्स्तु०—महाराज, इस तरहसे तो वेदके शब्दोंके मुख्य अर्थ छोड़कर नये अर्थ कल्पित करने होंगे। महा०— बेटा ! प्राचीन शास्त्रोंके प्रति यही व्यवहार युक्तियुक्त है। जहां तक उनका शव्दार्थ जाता है, वहां तक तो उस समयकी स्थितिको लच्यमें रखकर मुख्यार्थका प्रहण करना चाहिये, पर जब उनके द्वारा बतायी हुई नित्य सच्चाईयोंको जीवनमें धारण करके लाभ उठानेका प्रयोजन हो, तो तात्पर्यकी छायाको वर्त्तमान स्थितिके पीछे चलने वाली भाषामें प्रकट करना चाहिये। इस प्रकार से शब्दानुवाद तथा छायानुवाद भेदसे दो तरहके व्याख्यानोंकी परिपाटी चलनिकलेगी।

लोक०—भगवन् ! पहिले प्रकारके व्याख्यानोंसे लाभ क्या होगा ?

महा०—प्राचीन स्थितिका इतिहास-निर्माण होगा। उस समय के भिन्न २ लोगोंको परस्पर साहित्यक, धार्मिक तथा व्यावहारिक सबन्धका परिचय प्राप्त होगा। इधर केवल विद्यारसिक लोगोंकी ही प्रवृत्ति होगी। जनताका लाभ समयानुसारी भावानुवादों तथा नृतन प्रेरणात्र्योंके आधारपर ही संभव है। इस विचारके जटिल जालको अभी रहने दो। देखो तो सही, वेदका ईश्वरके एक, अदितीय स्वरूपके भावात्मक प्रतिपादनमें कितना गौरव है!

(५) यो भोजनं च दयसे च वर्धनमार्द्रादा शुष्कं मधुमद्ग दुदोहिथ । सः शेवधि निद्धिषे विवस्वति विश्व-स्यैक ईशिषे सास्युक्थ्यः ॥ ५ ॥ ऋ० २।१३।६॥

अर्थ:—(यः) जो (भोजन) भोजनको (च) तथा (वर्धनं) पुष्टिको (दयसे) [क्रपा पूर्वक] देते हो, (आर्द्रोत्) गीलेसे (मधुमत्) मीठे (शुष्कं) सूखेको (आ-दुदोहिय) निकाल देते हो, (सः) वह [श्राप] (विवस्वति) सूर्यमें (शेवधि) कल्याणका कोष (नि-दिधिषे) धारण करते हो [द्यौर] (विश्वस्य) सबके (एकः) एक मात्र (ईशिषे) ईश्वर बनते हो [हे प्रभो !] (सः) वह [श्राप] (उक्थ्यः) स्तुतिके योग्य (श्रसि) हो ॥ ५ ॥

इसका भाव तो बड़ा सरल है। वह परमेश्वर स्तुति तथा पृजाके योग्य है जो एक, श्रद्धितीय, सबका पालन, पोषण तथा रत्त्रण करने वाला, सूर्य तकको प्रकाश तथा जीवनका दान देनेवाला श्रोर सबका राजाके समान निरीत्तरण करने वाला है।

सत्य०--भगवन, गीलेसे सूखा मीठा क्या निकलता है ?

महा०--बेटा, गीली भूमिसे भोजनको प्राप्त करते हुए गेहूं, चावल श्रादिके गीले २ पौदे पैदा होते हैं। उनकी कौंपल, पत्ते तथा नाल श्रादि सब गीले होते हैं, पर जो मिठाससे भरे हुए दाने पैदा होते हैं, जिनके ऊपर हमारा जीवन निर्भर है, वे सूखे होते हैं। श्रीर सच पूछो, तो सारी पृथिवीका भी तो यही हाल है। खारी जलके भरे हुए सागरोंमें से भगवान्की प्रेरक शक्तियों द्वारा मीठे रसोंसे भरी हुई, सूखी भूमि निकल रही है।

(६) भूय इद्वाष्ट्रघे वीर्याय एको अजुर्यो दयते वस्नुनि। मरिरिचे दिव इन्द्रः पृथिच्या अर्धमिदस्य प्रति रोदसी उभे ॥ ६ ॥ ऋ० ६।३०।१॥

श्चर्यः—(इन्द्रः) परमेश्वर (वीर्याय) पराक्रमयुक्त चमत्कारके तिये (भूयः इत्) बहुत ही (वावृधे) वृद्धिको प्राप्त हो चुका है [वह] (एकः) एक (श्रजुर्यः) चयरहित (वसूनि) सब धनोंको (दयते)प्रदान करता है, [वह] (दिवः) ग्रुलोकसे [तथा] (पृथिव्याः) पृथिवीसे (प्र-रिरिचे) बढ़कर बचा हुआ है, (अस्य) इसका (अर्ध) आधा (इत) ही (उमे) दोनों (रोदसी) लोकोंके (प्रति) बराबर [है] ॥६॥

शिय सज्जनो, जितना पराक्रमयुक्त चमत्कार है। उसका अनादि आधार जगदीश्वर है। उसके परम स्वाभाविक विकासके सामने अद्भुतसे अद्भुत चमत्कार मात पड़ जाता है। उसका बल और पराक्रम कभी बृढ़ा नहीं होता। वह भगवान सदा अखण्ड, एकरस रहने वाला है। वही एकमात्र सबको सब कुच्छ, धन, यश आदि दे रहा है। उसकी विशालताका वर्णन नहीं होसकता। भूमि और आकाश उसके अन्दर समारहे हैं, पर वह इनके अन्दर परिमित नहीं होसकता। उसकी महिमाका एक भाग ही इनको घेरकर शासनमें रखनेकेलिये बहुत पर्याप्त है। धन्य है वह परम प्रभु, उसका वर्णन करना असंभव है।

(७) सत्यिमत्तन्न त्वावाँ अन्यो अस्तीन्द्र देवो न मत्यों ज्यायान् । अहन्निहं परिशयानमर्णोऽवास्रजो अपो अच्छा समुद्रम् ॥ ७ ॥ ०—-४॥

श्रर्थः—(तत्) तो (सत्यम्–इत्) वस्तुतः (इन्द्र) हे इन्द्र (श्रम्यः) दूसरा (देवः) देवता [या] (मर्त्यः) मनुष्य (न) (त्वावां) तेरे ऐसा [है, श्रौर] इसी लिये नुमसे (न) [ही कोई] (ज्यायान्) वदा हुश्रा (श्रस्ति) है। [नुमने] (श्रर्याः) जलको (परि-शयानं) घेरकर रोकने वाले (श्रहिं) श्रजगरको (श्रहन्) मारा है [श्रौर] (श्रपः) जलोंको (समुद्रं) समुद्रकी श्रोर (श्रच्छा) श्रच्छी तरह (श्रव-श्रस्तुजः) वहाया है।। ७।।

प्यारो, पूर्वार्ध में स्पष्ट रूपसे भगवान्का इस संसारका श्राद्वितीय, श्रानुपम, पूजनीय देव बताया है। जब उसके बराबर ही कोई देवता या मनुष्य नहीं तो बड़ा क्योंकर होसकता है।

माया०--क्या देवता अनेक हैं ?

महा--हां, वेदमें भगवान्की विभूतियोंको देवता बताया गया है। प्रत्येक विभूति उस प्रभुका प्रकाशयुक्त स्वरूप ही सममना चाहिये। परन्तु उसके पूर्णस्वरूपकी तुलना कोई एक विभूति कैसे करसकती है। इसलिये उस सर्व-विभूतिमय देवको देवोंका देव अर्थात् महादेव भी कहते हैं।

सत्य०---उसका संकेत क्या है ?

महा०—उसका संकेत है मौनकी मुहर। एक पत्तीके सामने श्रालग २ दाने विखरे पड़े हों तो वह श्रापनी शिक्त श्रीर कि के श्रानुसार चुगलेता है। पर जब उन्हीं दानोंको गुड़ श्रादिके साथ गरमकरके संगठित पिएडका स्वरूप देदिया जाता है, तो उस पत्थरपर पत्तीकी चोंच कुछ नहीं करसकती। वह न सारे पिएडको ही उठासकता है श्रीर ना ही उसे ताड़सकता है। चुपकरके, हैरान होकर पास बैठजाता है। मीठेकी वासना उसे वहांसे हटने भी नहीं देती। इसीप्रकार, भगवानके सरल उपासक उसके स्वरूपकी श्रानन्त विभूतियोंमें यथाकचि रमण करतेहुए, जब शनै: २ सब विभूतियोंको महाविभूतिमें, सब देवताश्रोंको एक महादेवमें केन्द्रित होतेहुए पाते हैं, तो श्राश्चर्यचिकत हाकर उस श्रानिर्वचनीय शिक्तको श्रपने श्रान्दर श्रीर बाहर श्रानुभव करतेहुए उसका कुछ भी वर्णन नहीं करसकते। उनके होंट बन्द होजाते हैं। उनका

हृदय ऋतुभव करता है। उनके नेत्रोंसे ऋानन्द-नीर बहता है। पर वे कहते कुछ नहीं।

वस्तु०— श्रौर, यह जो भक्तोंके स्तोत्र श्रौर भजन बनेहुए हैं, क्या यह उस महाप्रभुका वर्णन नहीं।

महा०—नहीं, यह उसके स्वरूपके खरडोंका चित्र सा है। एक समयमें इसारी संकुचित शक्ति कठिनतासे कहीं एक ही खरडको प्रह्म करसकती हैं। पर वास्तवमें भगवान् तो ऋखरड है। उसके खरड कैसे ? यह सब सममने सममानेकेलिये मानवी कल्पनाएं हैं। ऋस्तु, ऋभी उपस्थित मन्त्रके भावकी ऋोर ही ध्यान दीजिये। उत्तरार्थमें क्या कहा है ?

सत्य०--हां, महाराज, उत्तरार्धमें वर्णित श्रजगर कौन है श्रीर सारा संकेत क्या है ?

महा०--जल भी भगवान्की रचनामें एक श्रद्धुत पदार्थ है। जलका इतिहास रचनाक्रमका इतिहास है। जल एक है पर उसके रूप श्रमेक हैं। सृष्टिका मूलतत्त्व एक है, पर उसके परिणाम श्रमन्त हैं। जल-बिन्दुओं की सूर्य-किरणों से कुछ ऐसी प्रीतिहै, कि उनके प्रेम-पाशमें बन्धी हुई, न केवल कुए तालाब श्रादि श्रपने घरों को छोड़कर उन्हीं किरणों के साथ उठ खड़ी होती हैं, वरन श्रपना स्थूल श्राकार छोड़कर ऐसी सूच्म वाष्पावस्थाको घारण करलेती हैं कि उनको घरसे भागते हुए कोई देख भी नहीं सकता। वे चुपकेसे उपर चली जाती हैं। पर श्रमी थोड़ी ही दूर जाती हैं, तो श्रन्तरिच्च लोकमें पकड़ी जाती हैं। घरसे तो बच कर निकल श्रायी थीं, पर श्रव प्रतीत होता है, किसी श्रजगरने उन्हें घेर लिया है। बहुत फड़फड़ानेपर भी उसकी

लपेटसे नहीं निकलसकतीं। उनका माथा मलिन होजाता है श्रौर वही श्याम मेघके रूपमें प्रकट होता है। अन्तरिज्ञकी सरदी आदिकी अप्रत्यत्त राक्तियोंको जो ऊपर उठतेहुए जलोंको जमाकर बादल बना देती है, वेदमें अलंकाररूपसे अजगर आदि द्वारा संकेतित किया है । उन रुके हुए जलोंको यदि भगवान्की श्रद्भुत शक्ति बार २ नीचे बरसाती श्रौर समुद्रकी श्रोर बहाती न रहे, तो संसारके समस्त, सौन्दर्यमय जीवनकी कपालक्रिया हो जावे। यह भगवान्की महिमा है कि वह जैसे जलके चक्रको घुमाता है, वैसे ही सगरे संसार चक्रको चलाता है। वही इसका जन्म तथा स्थितिका हेतु है श्रीर वही प्रलयकर्त्ता होकर पुनः २ जन्मदाता है। जब वह कलाको एक श्रोर घुमाता है, तो कोई प्रतिबन्धकरूपी श्रजगर या वृत्र उसके मार्गमें खड़ा नहीं रह सकता। वस्तुतः, वह प्रतिवन्धक भी उसीकी शक्तिका संकेत है श्रीर वह विसर्ग भी उसीकी महिमाका रूपान्तर है। सज्जनो, जलका उदाहरण ऋति सरल ऋौर स्पष्ट है। पर गहरी ऋांखसे देखो, तो प्रत्येक पदार्थ अञ्यक्तसे ज्यक्त श्रौर ज्यक्तसे पुनः अञ्यक्त हाता हुआ प्रतीत होजाता है। हमारा ज्ञान व्यक्तकी थोड़ी सी परिधिमें बन्धा रहजाता है। उससे पूर्व ख्रौर पीछेको जाननेके साधन हमारे पास नहीं हैं। प्रभु सर्वेज्ञ, सर्वेविधाता है, वही इस यन्त्रको द्यनादि कालसे यथावत घुमारहा है। उसीकी भक्तिकी श्रोर संकेत करना इस मन्त्रका तात्पर्य समभो। उसीकी श्रप्रति-हत शक्तिका श्रगले मन्त्रमें वर्णन है।

(८) को अस्य शुष्पं तिवधीं वरात एको धना भरते

श्रपतीतः । इमे चिदस्य ज्रयसो नु देवी इन्द्रस्यौजसो भियसा जिहाते ॥ ८ ॥ ऋ०५।३२।९॥

श्चर्थः—(कः) कौन [है, जो] (श्चस्य) इसके (शुष्मं) तेज [श्चौर] (तिवधीं) बलको (वराते) रोकसके ? [यह] (एकः) एक (श्चप्रतीतः) विना रुकावट श्चनुभव किये (धना) धनोंको (भरते) धारण करता है। (नु) ऐसे प्रतीत होता है, मानो, (इमे) यह (देवी) शिक्तशाली [दोनों लोक] (चित्) भी (श्चस्य) इस (श्वयसः) वेगवान (इन्द्रस्य) परमेश्वरके (श्वोजसः) श्वोजके (भियसा) डरसे (जिहाते) कांप रहे हैं।।८।।

संसारमें प्रत्येक धन श्रौर ऐश्वर्य उसी एक महाप्रभुमें केन्द्रित है। उसका शासनचक्र कभी भी न रुकसकने वाली गतिसे चलता है। सब लोक, लोकान्तर उसीके नियममें बंधे हुए श्राकाशमें घूम रहे हैं, मानो उसके भयसे कांप रहे हैं। क्या सुन्दर कल्पना है! दूरसे तारागण कांपते हुए ही प्रतीत होते हैं।

(९) स हि विश्वानि पार्थिवाँ एको वसूनि पत्यते । गिर्वणस्तमो अभ्रिगुः ॥ ९ ॥ ऋ० ६।४५।२०॥

श्रर्थः—(सः) वह (हि) ही (एकः) एक (पार्थिवा) संसारके (विश्वानि) सब (वसूनि) धनोंक । (पत्यते) स्वामी है। [वह] (गिर्व- एस्तमः) श्रत्यन्त स्तुतिके योग्य [श्रौर] (श्रिधिगुः) न रुकने वाली गति वाला है।। ९।।

प्यारो, इसी प्रकार उस अपार ब्रह्मकी अनुपम महिमाका वर्णन वेदमें स्थल २ पर चलता है। केवल एक और मन्त्र सुना कर आजके कथनको समाप्त करू गा। सुनिये, (१०) स रायस्त्वाम्चप सजा गृगानः पुरुश्चन्द्रस्य त्व-मिन्द्र वस्वः । पतिर्वभूथासमो जनानामेको विश्वस्य भुव-नस्य राजा ॥ १०॥ ऋ० ६।३६।४॥

श्वर्थः—(इन्द्र) हे परमेश्वर, (सः) वह (त्वं) श्राप (गृणानः) स्तुतिसे प्रोरित होते हुए (पुरुश्चन्द्रस्य) बहुत चमकीले (वस्वः) वसनशील (रायः) ऐश्वर्यकी (खां) नदीको (उप-सृज) बहावें। [श्राप] (जनानां) प्रजाश्चोंके (श्रसमः) श्रद्धितीय (एकः) एकमात्र (पतिः) मालिक [श्रौर] (विश्वस्य) सारे (भुवनस्य) ब्रह्माण्डके (राजा) (वभूथ) हो।। १०।।

मेरे विवारमें इत मन्त्रोंको सुतकर आपको वैदिक भक्तिके एकमात्र, सर्वदेवमय, सर्वज्योतिर्मय, उपास्यदेवके मायारूप, अनेक रूपोंमें एकरूप, स्वरूपका कुच्छ दिग्दर्शन अवश्य प्राप्त हुआ होगा। अब कुच्छ दिन इसी अद्भुत स्वरूपका रसास्वादन करेंगे।



## चतुर्थ खएड बैदिक देवतात्र्योंका रहस्य ।

सत्य०—महाराज, क्या वस्तुतः वेद एक ईश्वरकी पूजाका विधान करता है ?

महा० - श्रमिप्राय क्या है ? एक नहीं, दो नहीं, दस मन्त्रोंकी व्याख्या करतेहुए, कल इसी बातका तो प्रतिपादन किया गया था। क्या कुच्छ संशय पैदा होगया ? कोई बात नहीं। निःसं-कोच होकर मनकी बात प्रकट करें।

सत्य०—भगवन्, जब मैं श्रपने स्थानपर पहुँचा, तो यह (इशारा करके) मेरे पहिलेसे परिचित मित्र मेरी प्रतीचा करतेहुए मिले। श्राप बड़े सहृदय, सज्जन तथा सुपठित विद्वान् हैं। (उसने महात्माको प्रणाम किया)।

महा०- महाशय, में आपका स्वागत करता हूं। आपका शुभ नाम स्थान क्या और कौनसा है ?

श्रागन्तुक—महाराज, मेरा जन्म नवद्वीपके एक पुराने श्राह्मण्-कुलका है। मेरे पिताजीकी रुचि नवीन शिक्षा तथा श्रावाचीन भाषाज्ञानमें कुच्छ विशेष थी। मैंने घरपर कुच्छ थोड़ा बहुतसंस्कृत विद्याका श्रभ्यास जब करितया, तो मुक्ते श्रंभेजी विद्यालयमें प्रविष्ट करा दिया गया। कुच्छ वर्षों के पीछे मुक्ते कुमार-दशामें ।ही भारतसे बाहर शिक्षार्थ भेज दिया गया। बहांपर श्रान्य विषयों के साथ भिन्न २ धर्मों के साहित्यावलोकनका भी अवसर मिला। वेदादिशास्त्रोंके भी अंग्रेजी तथा जर्मन भाषानुवाद पढ़े। थोड़े ही दिन हुए वापिस आया हूँ। सत्यकामजीसे मिलनेको चिरकालसे चित्त चाहता था। इसी प्रसंगसे आप ऐसे महात्माओं के सत्संगका सौभाग्य प्राप्त हो गया। प्रभुको धन्यवाद है। मेरा नाम सदाशिव वाजपेयी है। भगवन, इस आत्म-वर्णनसे मैंने आपका बहुमूल्य समय व्यर्थ लेलिया है, चमा कीजिएगा।

महा०--ठीक है। श्रव मुभे वात समभमें श्रागई। श्रापकी श्रापसमें कलके विषयपर कुछ चर्चा चली होगी।

सदा०—जी हां, मैंने साधारण संकेत किया था कि नवीन भाष्यकार वेदों में नाना देवताओं की पूजाको स्वीकार करते हैं। यज्ञादिमें भिन्न २ देवताके उद्देश्यसे आहुति होमी जाती थी। अगिन, इन्द्र, वरुण आदिकी पृथक् २ स्तुतियां पायी जाती हैं। पीछे आकर, कुच्छ पुराने और कुच्छ नये देवताओं के वर्णनके लिये पुराण बने। मैं स्वयं तो वेदिवद्यासे विशेष जानकारी नहीं रखता, इसलिये स्वतन्त्रतासे न इन वातों को यथार्थ ही कहसकता हूँ और नहीं इनका खण्डन करसकता हूँ। अतः, मैं भी आपके पास जिज्ञासु-भावसे ही आया हूँ। आप कृपया अपने परिमार्जित विचारों से सबके साथ मेरा भी उपकार करें।

सत्य० महाराज, मेरे प्रश्नका भी यही श्रभिप्राय था । मैं चाहता हूँ, वैदिक देवता-वादके रहस्यको श्रापसे भली भांति समभ सकूं। कल ही श्रापने जितने मन्त्रोंकी व्याख्या की, उन सबके श्रम्दर 'इन्द्र' की महिमा गाई गयी है। क्या 'इन्द्र' परमेश्वर ही का नाम है, या वह कोई भिन्न अवान्तर देवता है ? इसी प्रकार, दूसरे मन्त्रोंमें अन्य २ देवताओं के स्तोत्र पाये जाते हैं। उनका और 'इन्द्र' का परस्पर क्या संबन्ध है ? उनका और परमेश्वरका क्या संबन्ध है ? यदि वे भिन्न २, स्वतन्त्र देवता हैं, तो एक परमेश्वरकी पृजा वेदद्वारा प्रतिपादन किस तरहकी जासकती है ?

वस्तु०-भगवन, इस विषयको श्रवश्य खोलकर किहये। इसका निर्णय होजानेसे, कितनी ही बातें खुल सकेंगी।

महा०—वस्तुतः इस विषयको सममकर आपका तथा आपके द्वारा दूसरोंका बहुत लाभ सिद्ध होगा। इस समय नयी, पुरानी समस्याओं के उलमतमें पुराने रहस्योंका लोप होरहा है। लोग गहराईमें गये विना ही, निर्णय करने लगजाते हैं। एक अर्थ होता है, तो दस अनर्थ होजाते हैं। मैंने यह जानते हुए भी, आपके सम्मुख केवल प्रेरणाकी दृष्टिसे भावार्थ ही रखनेका यत्न किया है। मुमे यह जँच रहा है कि वैदिक धर्मका सन्देश सुनने सुनानेका सामर्थ्य जीवन-नीतिके सुधारपर निर्भर है। यह केवल मस्तकका खेल नहीं है।

माया०—महाराज, यथार्थ बात है।

लोक०--पर स्थव जबकि एक विद्या-संबन्धी प्रन्थि उपस्थित करदी गई है, तो यही उचित है कि उसे खोला जावे।

महा०--ऐसे ही होगा। दो तीन दिनमें थोड़ा २ भाग लेकर प्रकरणबद्ध करके आपके सामने रखनेका यत्न करूंगा। उसमें जो २ युक्तियुक्त तथा सत्य प्रतीत हो, उसे ही प्रहण करना और शोषके सम्बन्धमें जिज्ञासा बनाये रखना। वस्तु०--क्या श्रापको पूरा निश्चय नहीं है ?

महा०—नहीं, यह भाव नहीं है। वेद अत्यन्त प्राचीन होनेसे नित्यकी व्यावहारिक बोलचालके सहश स्पष्ट या प्रत्यच्च नहीं है। इसमें किसीको भी संदेह नहीं होसकता। अब मुफे वेदके अर्थों के विषयमें कोई आर्ष या प्रातिभ चमत्कार प्राप्त हुआ हो ऐसी भी मेरी प्रतीति नहीं है। मैंने एक दृष्टिकोण्से निरन्तर अभ्यासद्वारा जो मत निर्धारित किया है, हो सकता है, दूसरे भाईको वह पसंद न हो। अतः यह मेरा आप्रह न होना चाहिये कि जो कुछ मैं कहताहूं, वह शतांश मानने योग्य ही है। मैं अपनी श्रोरसे निष्कपट भावसे ही सब कुछ कहूँगा। पर आपको परीच्चणके अनन्तर त्याज्यको त्याग करनेका पूर्ण अधिकार होगा। ऐसी ही रीति विद्यारसिकोंको मनोहर प्रतीत होती है।

सदा०—द्यापने जो कुछ कहा है, उपयुक्त ही कहा है । हम उसी भाव तथा वृत्तिसे दत्तावधान होकर सुनेंगे।

महा०—प्यारो, किव और साधारण मनुष्यमें क्या भेद होता है ? किवकी आंख साधारण वस्तुओं असाधारणताका दर्शन करती है। वेदभी एक काव्य है और यह विशाल, सुन्दर संसार भी एक काव्य है। आर्ष दृष्टिके सामने एक २ पदार्थ विचित्र प्रकारसे नाटक करता हुआ, मानो, इस महाकाव्यके रहस्योंका व्याख्यान करता है। अग्नि एक साधारण, सर्वपरिचित, दिन रातके व्यवहारमें आने वाला पदार्थ है। कर्मकाएडी, त्यागशील, होताकेलिये अग्नि साधारण अग्नि नहीं रहती। वह उसके अन्दर एक २ आहुति हालता हुआ, मानो, संसारके सहस्रों देवताओं के साथ एक रूप-

ताको पाप्त होरहा है। वे सभी देवता होम कररहे हैं। अपने आपको सबके उपकारकेलिये प्रतिच्नाए खपा रहे हैं। वे सब होता हैं। सूर्य होता है, चन्द्र होता है, तारागण होता हैं। जल श्रौर वायुमें, श्रम श्रौर विजुलीमें, पृथिवी श्रौर श्राकाशमें यही त्यागका भाव, शब्द रहित, विज्ञापनरहित दानकाभाव निरन्तर काम करता हुआ प्रतीत होता है। साधारण दृष्टिके सामने श्राम्न रोटी पकाती है श्रौर जलको गरम करती है। कभो २ कोप होजाने पर सर्वनाश भी करडालती हैं। पर उसमें कोई विशेष सुन्दरता नहीं प्रतीत होती। कविताकी दृष्टि भट उसमें सौन्दर्यका दर्शन करने लगती है। उसकी नाचती हुई, लाल, पीली, उज्ज्वल, प्रचएड लपटें, उनके चटचटा २ करते हुए पटाखे, उनका नीला, काला धुन्नां-एक २ बात नये भावसे भर जाती हैं। कविके द्वारा खींचा हुन्ना चित्र हमारे हृद्यमें एक अपरिचित सी श्रिप्रिका परिचय पैदा करके, विस्मय-रससे रब्जित करदेता है। यह काव्यका आरम्भ है।

पूर्व कहे प्रकारसे, त्यागत्रतधारी किव किवताके साथ एक और दिव्य भावको भिलाकर देखना आरम्भ करता है। अग्निमें वह होम करके विश्व-विख्यात होताओं का वह साथी बनरहा है। अग्नि उसके और उनके मध्यमें एक दिव्यदूतका काम करती है। वह और आगे बढ़ता है। स्वयं अग्नि होताके रूपमें भासने लगती है। वह भस्मकारक शिक्त न रहकर, विश्वरत्तक शिक्त बनजाती है। अब उस शिक्तका विस्तृत कार्यक्षेत्र पृथिवी तक परिमित न रहकर, अन्तिरिच्च और युलोक भी घेर लेता है। अब वह सर्वव्यापक, महाविधायक, अद्भुत शिक्तके रूपमें प्रतीत होती है।

इसी प्रकार काव्य भावभरित, चमत्कारी दृष्टि सूर्यको देखती २ वहीं तक पहुँचा देती है। इसी क्रमसे अन्य शिक्तयोंके स्वरूपका हृद्यपटपर विस्तृत और ओजस्वी उल्लेख होता हैं। सभी तेजो-युक्त, बलयुक्त, बेगयुक्त भौतिक पदार्थों को इस रीतिसे अपनी संकुचित परिधिसे बाहर निकालकर परम विस्तारको पहुँचा दिया जाता है। वे सब के सब अनन्त बल और वीर्यके स्रोत प्रतीत होने लगते हैं। अब सूर्य, सूर्य नहीं रहता, वायु, वायु नहीं रहता और अग्नि, अग्नि नहीं रहती। वे सब अद्भुत, विशाल, अनुपम, शिक्त-शाली, अनन्त सर्वत्र शासनयुक्त, दिव्य पदार्थ होजाते हैं।

श्रार्ष दृष्टि श्रागे बढ़ती हैं। यह श्रनन्त, श्रनुपम शिक्त, जो सूर्य, वायु, श्रान्न श्रादिमें प्रत्यच्च दृष्टिगोचर होरही है, यह एक है, यह नाना नहीं होसकती। वही एक सूर्यमें मौजूद है, वही एक वायुमें श्रोर वही एक श्राप्त तथा श्रन्य श्रगणित पदार्थों में मौजूद है। इसी सुप्रतिष्ठित श्राधार पर, उस श्रन्दर घुसनेवाली श्रांखको विश्व-नीतिमें सर्वत्र भिन्न २ पदार्थों का परस्पर सहयोग देख पड़ता है। श्रापातिक विरोध विचार करनेपर यथार्थ मित्रतामें बदल जाता है। एक २ पदार्थकी तेजोमयी, दिव्य सत्ता परस्पराश्रित है। इसी व्यापक संबद्धताके कारण द्युलोक, श्रन्तरिचलोक तथा पृथिवीलोकमें श्रनन्त शिक्तयोंके नाटकके होतेहुए भी शान्तिका श्रमंग साम्राज्य बनारहता है।

परमार्ष दृष्टि एक पग श्रौर श्रागे धरती है। जब वह श्रनन्त, श्रमित्र शक्ति सर्वत्र एक है, तो सूर्यादि शक्तियां उसी २ के भिन्न २ प्रकाश हैं। वेसभी उसके श्रंश भी हैं श्रौर उसका सकल स्वरूपभी हैं। उन सबमें वह पूरी शिक्त प्रकाशित होरही है। स्रतः सूर्य वायुसे स्रोर वायु स्रिप्ति न न्यून है स्रोर न स्रिधिक है। पर हां, जिस समय वह स्रन्तदर्शिनी स्रांख जिधर लगती है, उसे उस समय उधर ही पूर्णता तथा श्रेष्ठता दिखाई देती है। पर परमार्थ हिष्ठ मट समानताको स्थापित करतीहुई एकरूपता स्रोर एकरूपतासे एकताको धारण करादेती है। स्रिम सूर्य है, स्रिग्न वायु है स्रीर अग्नि सब स्रद्धुत पदार्थ है। इसी तरह एक २ पदार्थका नाम दूसरे पदार्थों के नामोंका पर्याय-पद बन जाता है स्रोर जब सब पदार्थों में शिक्त एक है, तो ये सब नाम उसी एक सत्ताके भिन्न २ प्रकाशों के चोतक हो जाते हैं। वह मूल शिक्त एक है। उसके नाम स्रनेक हैं। उसके स्वरूप स्रनेक हैं।

श्रव उसकी महिमा देख सकनेवाली श्रांख श्रम्यस्त होचुकी है। श्रव उसे वह शिक्त केवल विशेष चमत्कारी दस, बीस पदार्थों तक ही सीमित नहीं जचती। श्रव उसे नदीमें, सर श्रीर कासारमें, गुफा श्रीर गहन बनमें, वृत्तोंमें, शाखाश्रों श्रीर उनके एक २ पत्तेमें, लताश्रोंमें, बेलों श्रीर उनके एक २ सुन्दर पुष्पमें, श्रपनेमें, श्रपने एक २ श्रांग श्रीर प्रत्यंगमें, सबके श्रन्दर श्रीर सबके बाहर उसी एक, श्राश्चर्यमयी, रहस्यमयी, मायामयी शिक्तका भान होने लगता है। जिस यहावेदी पर वह बैठकर होता बनकर एक २ श्राहुति डालता हुश्रा। इस समाहित श्रवस्थाको, इस विचित्र लोकोत्तर विकास को प्राप्त हुश्रा है, उसका एक २ उपकरण भी उसी शिक्तका प्रकाशस्वरूप जचने लगताहै। श्रव घास घास नहीं रहता, दवीं, दवीं नहीं रहती। श्रोखल श्रीर मुसल कुछ श्रीर होजाते हैं। सोम कुछ

श्रौर होजाता है। शिला श्रौर प्रस्तर कुछ श्रौर होजाते हें। निराला है, सचमुच निराला है। यह भावका संसार वस्तुतः निराला है।

वह परम शक्ति जो इन सभीमें है श्रौर सभोसे बढ़कर है, इस विश्व-यज्ञकी महा-होत्री शक्ति है। वह शुद्धत्रतधारिगी, सत्यमयी, ऋतमयी, तपोमयी, त्यागशीला, सर्वधारिग्गी, धरित्री है । वह पापविनाशक, धर्मरत्तक, पवित्रबलको धारस करने श्रौर बढ़ाने वाली है। उसीके सहयोग तथा संसर्गसे हमारे अन्दर धर्मका श्रंकुर प्रफुल्लित होसकता है। इस विचारके प्रस्फुरित होते ही वेदका आर्ष महाकाव्य एक नवीन रससे रञ्जित होजाता है। वह भक्तिका रस है। भक्ति एकतानताका नाम है। भक्ति तादात्म्य-महामन्त्रका जाप है। सच्चा वैदिक भक्त जगन्नियन्त्री शक्तिसे एक होकर रहनेमें सच्चे आनन्दका लाभ करता है। सूर्यादि शब्दों द्वारा उनके शक्यार्थसे लच्यार्थ श्रौर परमार्थपर जा पहुँ-चता है। वह सूर्यको नमस्कार करता हुआ अग्निको, और अग्निको नमस्कार करता हुआ सूर्य को नमस्कार करता है । उसके सामने न ऋब भौतिक सूर्य है ऋौर न ऋग्नि है। उसका परमदेवता तो उसके हृदयमें है। वाहर उसके प्रकाशमान संकेत श्रौर प्रकाश हैं जो नित्य उसका संदेश सुनाते हैं।

उस परम देवताके संदेश सुनानेवाले भी देवता हैं। श्रवः सूर्य भी देवता, वायु भी देवता है श्रौर श्रिप्त भी देवता है। वैदिक साहित्यमें सहस्रों साधारण पदार्थ जब इस श्राध्यात्मिक संकेतके स्वरूपको धारण करलेते हैं, तो देवताकी पदवीको प्राप्त होजाते हैं। ऋषि भगवान्का भक्त उनके आगे बैठा है। मट अन्दरका तार बजता है। स्तोत्र चल पड़ता है । भौतिक वर्णन पीछे रह जाता है। संकुचित मर्यादाका त्याग होजाता है। साज्ञात् भगवान्का स्वरूप मनके सामने हैं। शरीर भौतिक पदार्थके सामने हैं, परमात्मा त्रिलोकीमें व्यापरहे प्रभुके सर्वत्र विद्यमान, कल्पित चरणोंमें सिर भुकाये प्रेमाश्रुत्रों द्वारा विरह-व्यथाको सुना रहा है। सार यह है कि वैदिक देवतावाद मनुष्यको भौतिक भुलाकर स्त्राध्यात्मिक रस पिलानेवाले रहस्यमार्गका नाम है। साधारणसे साधारण व्यक्ति इसके द्वारा उत्तरोत्तर दृष्टिप्रसादको प्राप्त होता हुन्ना, ऋन्तमें उस पदको पासकता है जब केवल 'वह छौर मैं' से छागे निकलकर 'तू और मैं' और 'मैं-तू' के दर्जे तक जा पहुँचता है। ऋतिसंज्ञेपसे यह समको कि वेद किसी भी भौतिक पदार्थको देवताके रूपमें प्रयोग नहीं करता । जबतक वह इस आध्यात्मिक संकेतसे युक्त न होजावे। हाँ हरेक पदार्थ देवता है जब उसमें इस संकेत प्रदात्री दृष्टिका समावेश करके, उसके द्वारा भगवद्भक्त परम आध्यात्मिक तत्त्वका चिन्तन करता है या दयापूर्ण विश्व-विधात्री शक्तिसे बलादिकी प्रार्थना करता है। सार यह है कि देवता भौतिक नहीं; वरन भौतिक स्वरूपोंमें श्राध्यात्मिक संकेतोंका नाम हैं । वे सब एक दूसरेके श्रङ्गोंके रूपमें तथा स्वरूपमें भी वर्णन करदिये जाते हैं। सर्वत्र अभिप्राय होता है कि उन सबमें एक ही महाप्रभु विराजता है। स्तुति, प्रार्थना तथा उपासना तो सर्वत्र उसीकी कीजाती है, परन्तु उसके अनाम तथा अरूप होनेसे, सममने सममानेकेलिये, श्रनेक संकेत तथा संकेतोंके आधारपर भौतिक वर्णनका आश्रय

लियाजाता है।

वस्तुतः, वेदके अन्दर इसी प्रक्रियाकी अधिकता पाई जाती है। इसे ही ऋषियोंने आधिदैविक प्रक्रियाके नामसे पुकारा है। इसके साथ ही एक दूसरी आध्यात्मिक प्रक्रियां भी पाई जाती है। जहां श्राधिदैविक प्रक्रियांका श्राधार वाहर दृष्टिगोचर होने वाला, श्रद्भुत, सुन्दर, विशाल, क्रमबद्ध है, वहां ऋाध्यात्मिक प्रक्रिया का ऋाश्रय पुरुषका ऋान्तरिक, इन्द्रियातीत, मनकी गतिसे परे विराजमान, परम सूद्रम वस्तुतत्त्व है। श्राधिदैविक प्रक्रिया द्वारा विराट् स्वरूपका दर्शन करतेहुए, तिनकेसे लेकर सूर्य पर्यन्त, सब पदार्थों की रचना, स्थिति तथा संहारमें मूलकारण, जगन्नियामक, सर्वेप्रवर्त्तक, मंगलमय, कल्याण-कारी, परमाद्भुत देवका अनुभव तथा जीवन्त जामत विश्वास पैदा करना अभिशेत होता है। आध्यात्मिक प्रक्रिया द्वारा उसी महादेवको ऋपने प्राणोंके प्राण तथा ऋपने भाग्यकेविधाताके रूपमें, श्चन्दर श्रौर बाहर समानरूपसे वर्त्तमान होकर सबके जीवनको सफल बनातेहुए प्रतीत करना लक्ष्य होता है । सच्ची सफलताका सूत्रपात तब होता है जब दोनों प्रक्रियात्र्यों द्वारा प्राप्त ऋतुभव एक लच्य पर केन्द्रित होकर, मानव हृदयको सर्वत्र व्यापक, श्रखएड एकरस भगवान्के चरणोंमें विनम्र करदेता है। प्यारो, मैं ऋाज इतना हो कहूँगा।मुक्ते भय है कहीं श्रौर श्रधिक व्याख्यान सुनते २ श्रापका चित्त ऊव न जावे।

सदा॰—नहीं महाराज, यह कैसे होगा ? महा॰—त्रौर कोई भाव नहीं है। विषय कुछ श्रपरिचित सा दैवत रहस्यका निदर्शन (

होनेसे ऐसे हो ही जाता है। श्रभी मैंने बहुत स्थलक्ष्मी नेवल रेखामात्र ही वर्णन किया है। मेरा विचार यह है कि जो कुछ बता चुका हूँ उसे श्रीर जो श्रीर शेष है उसे भी मन्त्रोंके उदाहरण देकर स्पष्ट करूं। इससे वेद भगवानकी कथाका रस भी बना रहेगा श्रीर उसमें पाईजानेवाली भक्तिकी प्रक्रियाका बोध भी होजावेगा। सत्य०—ठीक है, महाराज, यही क्रम श्रच्छा रहेगा।



## पंचम खगड।

## देवत रहस्यका निदर्शन।

महा० प्यारो, मैंने कल यह इशारा किया था कि जब मक दिव्य किवताके नेत्रोंसे अग्नि आदि दिव्य पदार्थों की सत्तापर विचार करता हुआ, ध्यानमें बढ़ता जाता है। तो उसके सामने एक २ पदार्थ अपनी संकुचित भौतिक परिधिसे बाहर निकल कर, अद्भुत, दिव्य शक्तिके रूपमें भासने लगता है। उस का वर्शन उसके भौतिक सौन्दर्यसे आरम होकर, अन्य उसी प्रकारकी शक्तियोंसे समता तथा एकता स्थापन करता हुआ समाप्त होता है। मक उसी एक पदार्थ-देवताके द्वारा सब पदार्थ-देवताओंमें विराजमान, ईश्वरीय ज्योतिको देखने लगता है। इसी प्रकारके मा ब कुच्छ मंत्रोंसे आज आपके सम्मुख धरू गा। अब इतनी मूमिकाके पिछे विशोष विस्तारकी भी आवश्यकता नहीं होगी। सरल अर्थसे सब विषयसपृष्ठ हो जावेगा।

हां, यदि कोई बात हुई, तो साथ २ खुल जावेगी। कुछ दिन हुए आपने इन्द्र-देवताकी महिमा सुनी थी। आज आग्नि-देवताका ईश्वरीय वर्णन सुनाऊंगा। उनकी परस्पर एकरूपताके समभ लेनेसे अब यह भी स्पष्ट होजाना चाहिये कि क्यों उस समय मैंने इन्द्र-शब्दसे अन्तरिच्च लोककी किसी केवल भौतिक विभूतिका भाव सर्वथा छोड़कर परमेश्वर परक अर्थ तथा व्याख्यान किया था। अच्छा तो सुनिये,

(१) त्वमग्न इन्द्रो द्वषभः सतामसि त्वं विष्णुरुरुगायो नमस्यः । त्वं ब्रह्मा रियविद्वब्रह्मणस्पते त्वं विधर्तः सचसे पुरन्थ्या ॥१९॥ ऋ० २।१।३॥

श्रथः— हे (श्रग्ने) (त्वं) तुम (सतां) सत्पुरुषोंके (वृषभः) [फलरूप] वृष्टिकर्त्ता (इन्द्रः) इन्द्र (श्रसि) हो; (त्वं)तुम (उरु-गायः) विशाल गतिवाले (नमस्यः) पूजाके योग्य (विष्णुः) विष्णु (श्रसि) हो। हे [श्रग्ने] (श्रद्धाणस्पते) वेद विद्याके रत्तक ! (त्वं) तुम (रिय-विद्) [विद्यारूपी] सम्पत्तिसे युक्त (श्रद्धा) (श्रसि) हो; हे [श्रग्ने] (विधर्तः) धारण करनेवाले [श्रभो] (त्वं) तुम (पुरन्ध्या) श्रद्धाण्डरूपी पुरीको धारण करानेवाली, सर्वोत्तम बुद्धिसे (सचसे) युक्त रहते हो।।११॥

प्यारो, कितना स्पष्ट वर्णन है। अब यह अग्नि भौतिक अग्नि नहीं है। भक्त का ध्यान कहीं और जा टिका है। वह पृथिवीपर बैठा हुआ तीनों लोकमें व्यापक ज्योति, अग्निकी ज्वालाओं द्वारा दर्शन कर रहा है। इन्द्र नामसे पुकारी जानेवाली, भगवान्की विभूति बही पर है। तीनों लोकोंमें व्यापकताके भावका संकेत करने वाला विष्णु वहोंपर है। श्रौर, न केवल भौतिक विभूतियोंका ही वहां संग्रह होरहा है, वरन् उनके श्रन्दर रहने वालो सर्व-विद्याश्रोंकी मूल स्रोत रूप, परमाध्यात्मिक, चेतनामयी ज्योति भी वहांपर प्रतीत होरही हैं। श्राग्न ही सरस्वतीका स्वामी, ब्रह्मा है। श्राग्न ही समष्टि-बुद्धिका परमाधार है।

सत्य०—तो श्रग्नि-शब्दका यहाँ शब्दार्थ क्या हुआ ?

महा०-पूर्वकहे प्रकारसे, यहाँ शक्यार्थ तो भौतिक श्राग्न है, परन्तु लच्यार्थ उसमें वर्त्तमान, उसके द्वारा प्रकाशमान ईश्वरीय ज्योति है श्रौर तात्पर्यार्थ वह स्वयं, सर्वत्र सब देवोंमें द्योतमान, ज्योतरधीश भगवान् ही समभना चाहिये।

वस्तु०-जिस प्रकार, उस दिनके इन्द्र-शब्दका तात्पर्यार्थ भी यही था ।

महा०-बिल्कुल ठीक । श्रव श्रागे श्रौर सुनिये,

(२) त्वमग्ने राजा वरुणो धृतव्रतस्त्वं मित्रो भवसि दस्म ईड्यः । त्वमर्यमा सत्पतिर्यस्य सम्भुजं त्वमंशो विद्ये देव भाजयुः॥१२॥ :—४॥

श्रर्थः - हे (श्रग्ने) (त्वं) तुम (धृतत्रीतः) त्रतोंको घारण करने वाले [=िस्थर नीति वाले] (वरुणः) वरुण (राजा) [हो]; (त्वं) तुम (दस्मः) समाप्त करनेवाले (ईड्यः) पूजनीय (मित्रः) मित्र (भविस) होरहे हो। (यस्य) जिसके [श्रधीन सब] (संभुजं) उत्तम भोग्य पदार्थ [होता है] [वह] (श्रर्यमा) (सत्पितः) सच्चे स्वामी (त्वं) तुम [हो] हे (देव) (विद्थे समाजमें (भाजयुः) [बांटकर] प्राप्त करानेवाले (त्वं) तुम (श्रंशः) श्रंश [हो] ॥१५॥

इस प्रकार वरुण, अर्थमा, मित्र और अशसे स्वरूपकी समानताके आधारपर अभिन्नताका उपचार करके, और शक्तियोंसे संबन्ध आगे फिर दिखाते हैं।

(३) त्वमग्ने ख्द्रो ऋसुरो महो दिवस्त्वं शर्थो मारुतं पृक्ष ईशिषे । त्वं वातैररुणैर्यासि शङ्गय स्त्वं पूषा विधतः पासि तु त्मना ॥१३॥ ०—६॥

श्चर्थ:—हे (श्चग्ने) (त्वं) तुम (महः) महान् (दिवः) द्युलोकके [शासक] (श्वसुरः) बलशाली (हद्रः) हद्र [हो]; (त्वं) तुम (मारुतं) मरुतोंका (शर्थः) जल [होते हुए] (प्रृत्तः) श्वन्नपर (ईशिषे) शासन करते हो । (त्वं) तुम (शं-गयः) कल्याणप्रद घरोंके स्वामी [होते हुए] (श्वरुणः) लाल (वातैः) वायुश्चोंसे (पासि) चलतेहो; (त्वं) तुम (तु) हो (त्मना) स्वयं (विधतः) पूजकोंके प्रति (पूषा) [होकर] (पासि) रत्ना करने वाले होते हो ।।१३॥

हे अग्निस्वरूप प्रभो ! तुम्हीं रुद्र हो, तुम्ही मरुतोंका संघ हो तुम्ही अन्धेरीकी लाल, भूरी, मिट्टीसे भरी हुई वायुआंके रूपमें तूफान मचाते हुए भी घरोंकी रज्ञा करते हो। तुम्ही अपने भक्तोंके प्रतिपालक पूषा हो ।

(४) त्वमग्ने द्रविणोदा श्ररंकृते त्वं देवः सविता रत्नधा श्रसि । त्वं भगो तृपते वस्व ईशिषे त्वं पायुर्दमे यस्ते ऽविधत्॥१४॥ ०-७॥ श्रर्थः ह (श्रामे) (त्वं) तुम (श्रारं-क्रते) तृप्तकरनेवालेके प्रति (द्रविणः-रा) धन देने वाले हो; (त्वं) तुम (देवः) देव (सविता) (रत्न-धाः) रत्नोंको धारण करनेवाले हो । (त्वं) तुम (सृपते) हे नरोंके स्वामिन् ! (भगः) भग [होते हुए] (वस्वः) ऐश्वर्थपर (ईशिषे) शासन करते हो, (यः) जो (दमे) घरपर (ते) तेरी (श्रविधन्) पूजा करता है [उसके] (त्वं) तुम (पायुः) रच्चक [हो] ॥१८॥

हे श्राग्निस्वरूप प्रभो ! तुम्हीं सब प्रकार ऐश्वर्य तथा सुख-सामग्रोके सच्चे स्वामी हो । तुम्हीं श्रपने प्रीति पुञ्ज, प्रेमोपहारी, भक्तवृन्दके सच्चे प्रतिपालक हो । तुम्हीं भग हो, तुम्हीं सविता हो । वे तुमसे श्रौर तुम उनसे भिन्न नहीं हो ।

(५) त्वमग्ने अदितिर्देव दाशुषे त्वं होत्रा भारती वर्धसे गिरा । त्विमिडा शतिहमासि दक्षसे त्वं द्वत्रहा वसुपते सरस्वती ॥१५॥ ०—११॥

श्रर्थः— (हे) (श्रग्ते,देव) (त्वं) तुम (दाशुषे) दानशीलकेलिये (श्रदितिः) देव-माता [हो]; (त्वं) तुम (गिरा) स्तुति द्वारा (मारती) (होत्रा) वाणी [होते हुए] (वर्धसे) वृद्धिको प्राप्त होते हो। (त्वं) तुम (दत्तसे) चतुरताकेलिये (शत-हिमा) सौ सर्दियोंमें रहने वाली (इडा) [हो]; हे (वसु-पते) धन-स्वामिन् (त्वं)तुम (वृत्र-हा) वृत्रोंकी नाशक (सरस्वती) (हो)।।१५॥

हे अगिनस्वरूप प्रभो ! ये भौतिक विभूतिमय देवता सब तेरे प्रकाश स्वरूप हैं। तुम इनकी अदिति, अखण्डनीय, सर्वविकार रहित, माता हो। वाणीमें भी तुम्हारा ही प्रकाश है। भारती, इडा ऋौर सरस्वती तीनों लोकोंको घरनेवाली, वाणीद्वारा प्रकट होनेवाली, ऐश्वर्यप्रदात्री, भरणशील, पुष्टिकारक, नदीके बेगके समान उत्तरोत्तर बहती रहनेवाली, श्रान्तरिक, श्राध्यात्मिक, विद्या-मयीज्योतिके बाह्य संकेत हैं। तात्पर्य यह है कि श्रिप्रस्वरूप भगवान् सब प्रकारकी विद्याका श्रिधिष्ठान है। सत्यविद्या तथा उससे जो पदार्थ जाने जाते हैं, उन सबका श्रादिमूल वही है।

सदा०—महाराज, क्या यह त्र्यप्तिकी महिमा ही है या वस्तुतः त्र्यान इन्द्रादिसे त्र्यभिन्न है ?

महा०--महिमा भी है श्रौर श्रभेदका प्रकाश भी है ? सत्य०--भगवन, यह क्योंकर होसकता है ? माया०--हम तो प्रथका ही भाव नहीं समभ पाये। महा०--सदाशिवजी, तो श्राप पहिले इन्हें श्रपना श्राशय समभा लें।

सदा०--महाराज, मेरा कौनसा इतना गहरा भाव है जा में इनका गुरु बननेका दम भरू । पर आपकी आज्ञा है, इसिलये आपके अमृतप्रवाहमें एक चएएके लिये विव्ररूप उपस्थित होता हूँ । मायारामजी, मिहमा अथवा स्तुति, स्तोत्र एक ही बात है । एक बड़ा व्यक्ति हमारे ऊपर कृपालु है । हम उसे कहते हैं, "आप हमारे माँ बाप हैं" । अब विचारना चाहिये कि यहां हमारा भाव क्या होता है । यहां यह स्पष्ट है कि वस्तुतः वह व्यक्ति न हमारी माता और न हमारा पिता है । सच पूछो, तो एक ही व्यक्ति माता और पिता एक साथ हो ही कैसे सकता है । तो इस लोकोक्तिका आशय यह लिया जाता है कि उस व्यक्तिमें जो माता, पिताका द्या,

रक्तादि सामान्य-स्वरूप है, वह हमारे प्रति पाया जाता है। श्रर्थात् जैसे हमारे माता, पिता हमारे प्रति व्यवहार करते हैं, वैसे ही वह भी करता है। वह हमारा पालक तथा रक्तक है। वह श्रर्थ सीधा शब्दार्थ नहीं है। यह श्रोपचारिक श्रथवा गौए श्रर्थ कहाता है। इसी प्रकार, यहां श्रप्ति वस्तुतः सिवता, इन्द्र, पृषादि नहीं हो सकती। उसका उन सब पदार्थों से प्रथक् भाव स्पष्ट दिखाई देता है। इस विरोधको दूर करनेका यह उपाय होसकता है कि इन वर्णनोंको श्रिप्तका गुएगान सममलों। इससे सिवतादि शब्दोंका शक्यार्थ छोड़कर, उनका सामान्य-स्वरूप श्रर्थ लिया जावेगा। श्रर्थात्, श्रप्ति प्ररम्के दूसरे भागका तात्पर्य यह है कि कोई प्रक्रिया निकाली जावे जिससे मुख्य कन्नामें ही श्रप्ति श्रादि पदार्थों का श्रमेद सिद्ध हो सके।

महा० — बहुत ठीक । श्रापने प्रश्नको खूब खोल दिया है। श्रव कल जो कुच्छ मैंने सामान्य भूमिकाके तौरपर श्रापके श्रागे रखा था, उसको पुनः सामने लाइये। इस प्रश्नका उत्तर उसमें ही मिल जावेगा। वैदिक ऋषि काव्यमर्भवेदी तथा यज्ञ-प्रक्रियानुसारी भगवद्भक्त है। उसके सामने यज्ञ-वेदिकामें प्रव्वलित, प्रचएड श्राग्न चमक रही है। उसका मन उसके श्रन्दर कार्य करने वाली, उसे प्रकाश और तेज देने वाली, श्राधिदैविक श्रिममें हैं। केवल मौतिक पदार्थका तीनों लोकोंमें संचार श्रसभव है। परन्तु श्राधिदैविक दृष्टिमें, भगवद्भक्तको बिजुली श्रीर सूर्यमें वही श्राग्न दीख पड़ती है। सर्वत्र शान्तिकी व्यापकता श्रीर क्रमबद्ध सुन्दरताकी विद्यान

मानताको श्रनुभव करता हुत्र्या वह भक्त यही निर्धारित करता है कि दुलोक, अन्तरित्तलोक तथा पृथिवीलोकके सब देवतात्रोंमें परस्पर सहयोग तथा शीति हैं। तनिक त्रागे बढ़कर, उसे निश्चय होने लगता है कि जब इनमें सब शक्तियां आधिदैविक स्वरूपसे सर्वव्यापक तथा सर्वज्ञ हैं, तो इन्हें भिन्न २ समफना ठीक नहीं होगा । वस्तुतः एकद्दी महामहिममयी महादेवताकी सर्वशिक्तमत्ता सर्वव्यापकतादि अद्भुत गुर्णोके यह आशिक प्रकाश हैं, जिन्हें हम तीनों लोकोंके अन्दर थटकर फैले हुए देवता कहरहे हैं । इस परम दृष्टिको पाकर, वह अप्रि आदिको ईश्वरीय संकेत बनाता है। यह उन सबका सामान्यस्वरूप होजाता है। उनका अपना पृथक् श्चांशिक भाव सामष्टिक भावमें समा जाता है। वे एकही अभिन्न पदार्थके वाचक होजाते हैं। उनका ऋाशय एक होजाता है। ऋतः यथार्थमें त्र्यप्नि तथा सवितादिका त्र्यपने वाच्यके दृटिकोणसे त्र्राभेद होजाता है। परन्तु जहां तक उनके द्यांशिक स्वरूपका संबन्ध है, जहां तक उनके श∓यार्थ का संबन्ध है स्रौर, जहां तक उनके विभक्त आधिदैविक स्वरूपका भी संबन्ध है, वे पृथक् २ रहते हैं। इस श्रवस्थामें श्रप्ति सविता कभी नहीं बन सकती। हां गुण्साम्य द्वारा औपचारिक ऋथों का आरोप करिदया जासकता है। ताल्पर्य पूर्व कहे प्रकारसे समानताके वर्णनमें होगा। यही उसका स्तोत्र या गुणगान होगा । दोनों दृष्टियां वेदमें साथ साथ चलती हैं अन्तमें जाकर, श्रविभक्त श्राधिदैविक श्राध्यात्मिक, श्रखरड, परम तत्त्वमें लय भी होजाती हैं। सदा०-महाराज, इस प्रक्रियाकी यथार्थताका निश्चय कैसे होगा ? महा०—आप शान्तिसे कमबद्ध वर्णन सुनते रहिये । अब तक मैंने आपके सामने विभक्त आधिदैविक विभागका ही कुच्छ निदर्शन रखा है । वह भी केवल अप्रिका ही दृष्टान्त लेकर कररहा हूं । इसे कुच्छ और दिखाकर, फिर अन्य देवताओं का भी उदाहरण रखूगा । आपको अभी मैं यथार्थ अभेदको स्वीकार करनेके लिये बाधित नहीं कर सकता । पर हां, अभी कहे प्रकारसे आप निश्चय रखें कि समाप्ति वहीं होगी । विभक्त आधिदैविक प्रकरणमें भी भौतिक कचासे आप बहुत आगे निकल चुके होंगे । अर्थात, वेदमन्त्रोंका लद्य केवल भौतिक, अचेतनाविष्ट अग्न्यादि पदार्थों का वर्णन करना है, यह अब आपको मिथ्यावाद प्रतीत होना चाहिये । यहीं भौतिक और आधिदैविकका भेदक भाव है । शनैः शनैः विस्तार अच्छा रहेगा । अभी तो प्रकरणका एक देश ही आपके सामने रखा गया है । कहिये, आगे चलें या यहीं तक रहने दें ।

वस्तु०—जैसे श्रापकी इच्छा हो।

महा०—तो थोड़ा सा और धैर्य करें। श्रभी श्राजके खण्डका स्वाभाविक श्रवसान नहीं श्राया। कुच्छ श्रोर दृष्टान्त सुनिये। सत्य०—श्रवश्य, सुनाइये, भगवन, हम सावधान हैं। महा०—

(६) मित्रो अग्निर्भवति यत्समिद्धो मित्रो होता वरुणो जातवेदाः । मित्रो अध्वर्धे रिषिरो दस्नाः मित्रः सिन्ध्नासृत पर्वतानाम् ॥१६॥ अद्वर्शे । अद्

द्यर्थ:—(यत्) जब (समिद्धः) भले प्रकार प्रदोप्त [होता है,तब]

(अग्निः) अग्नि (मित्रः)मित्र (भवति) होता है;(मित्रः)मित्र [सूर्यका आधिदैविक तत्त्व] (होता) होमशील (वरुणः) वरुण (जात-वेदाः) जातवेद [होता है]। (मित्रः) मित्र (अध्वर्युः) यज्ञ-नायक (इषिरः) प्रेरणशील [दमूनाः) दमनशील है]; (मित्रः) मित्र (सिन्धूनाम्) सागरोंका (उत) तथा (पर्वतानाम्) पर्वतोंका [श्रिधिष्ठाता है]।।१६॥ ं यह श्राग्नि-देवताकी स्तुतिमें मन्त्र गाया गया है। श्राग्निको मित्र, वरुण, जातवेद नामसे प्रसिद्ध वैदिक देवतात्र्योंसे अभिन्न बताकर, उनके अन्दर विराजमान आधिदैविक तत्त्वकी एकताका प्रतिपादन किया है। पूर्व कहे प्रकारसे, विश्वयज्ञके अन्दर सूर्यादि देवता होता, अध्वर्यु आदि नामोंसे प्रसिद्ध ऋत्विजोंके समान कार्य कररहे हैं । यहां अग्निको मित्र अर्थात् सूर्यसे समानता देकर होता, अध्वर्यु, दानशील तथा प्रेरणशील कहा है। सच पृद्धो, तो मानुष होता और अध्वर्यु आदि दिव्य, विभूतिमय, भगवदंशस्वरूप, सर्वव्यापक होता, अध्वर्यु आदिके प्रतिरूपक अर्थात् छायामात्र हैं। यहां अग्निको मित्र और मित्रको वरुए तथा जातवेद कहकर, कुच्छ आगे चलकर अन्य देवताओंसे एकताको प्रकट करते हैं। सुनिये,

(७) उदु च्दुतः समिधा यहो अद्यौद्धर्मन्दिनो अधि नामा पृथिन्याः । मित्रो अग्निरीड्यो मातरिश्ना दृतो नक्ष-द्यज्ञयाय देवान् ॥ १७॥ - ०—९॥

भर्थ:—(ड) और (समिधा) प्रज्वलित इन्धन द्वारा (स्तुतः) पूजित होकर (यहः) महान [अग्नि] (दिवः) युलोकके (वर्धान्) विस्तारमें [तथा] (पृथिव्याः) पृथिवोकी (नामा, ऋषि) नामि
[=केन्द्र=यज्ञ-वेदिकां के ऊपर (उत्-ऋदौत्) उत्तम रीतिसे
प्रकाशमान होता है। (ऋप्रिः) ऋप्रि (ईड्यः) पूजने योग्य (मित्रः)
मित्र (मातरिश्वा) [होता हुआ] (दूतः) दूत [बनकर] (देवानः)
देवताओंको (यजथाय) यजन कि फलकी प्राप्ति। के लिये (वचत्)
लानेवाला है।।१७॥

ं **प्रिय महाशयो, इस मन्त्रपर विचार करनेसे पूर्व कही**ं दैवत*े* प्रक्रियाकी भिन्न भिन्न कोटियोंका श्रच्छा परिचय मिल जाता है। इसके त्राधारपर, विषयको सुबोध वनानेकेलिये मैं कुच्छ विस्तारसे कहता हूँ । केवल भौतिक श्रप्नि वैदिक भक्त तथा काव्यरस-रञ्जित उपासकके सामने नहीं है । भौतिक ऋग्नि यज्ञ-सायन बन कर, उसको स्नान्तरिक, मर्मवेधिनी दृष्टिका सहारा बनरही है। वह उसे प्रदीप्त करता हुन्या, उसके अन्तर्गत आधिदैविक, चेतन तत्त्वकी स्तुति तथा पूजा करता है। प्रचएड ज्वालात्र्योंके प्रकाशसे यज्ञ-वेदिका व्याप्त होजाती है । यज्ञ ही तो विश्वकी प्रतिष्ठा है। इसलिये यज्ञवेदी ही पृथिवीका केन्द्र-स्थान है वहां वैठा वैठा भगवानका आराधक, उन प्रकाश-रश्मियोंको यज्ञ-केन्द्रसे निकल निकल पृथिवी और विस्तृत सुलोकमें फैलतेहुए अनुसव करता है। वह अग्निकी पूजा नहीं कररहा । वह उसमें विराजमान, यह-पुरुषकी पूजा करता है। वह संकुचित तथा एकदेशी नहीं । वह सर्वदेशी और महान् है। अग्नि उसका ही अब वाचक बनरहा है। इस शब्दका शक्य संकेत, लक्ष्यार्थमें ऋौर वह तात्पर्यार्थमें लीन होचुका है। अहह ! वह और आगे बढ़ता है। वह विचित्र

भक्तिरससे आसावित होरहा है । वह अपने इष्टदेव 'श्रम्नि' की पूजामें और श्रमसर होकर उसीमें 'मित्र' श्रौर उसीमें 'मातरिश्वा' को देखरहा है। 'मित्र' प्रतापी सूर्यकी विभृति अर्थात् युलोकके प्रकाशका संकेत है । मातरिश्वा मध्यलोकविहारी, वायुदेवताकी महिमाका प्रकाशक शब्द है। स्त्रर्थात्, उसकी दृष्टिमें 'स्त्रग्नि' मध्य-लोक तथा चुलोककी दीप्ति तथा तेज, स्फूर्ति श्रौर बलका स्रोत प्रतीत होरहा है। मित्रादि देवता उससे मिन्न नहीं हैं। उसीमें हैं, नहीं नहीं वही हैं। धन्य है, वह 'ऋग्नि' जो इस प्रकार दूतका काम करता हुआ विश्व-यज्ञकी समग्र सम्पादक शक्तियों और विभृतियोंको वहीं उसके मानसिक नेत्रोंके सामने उपस्थित कर रहा है। वे सब देवता अग्निके निमन्त्रणद्वारा वहां आ पहुँचे हैं। वे यझके सद्भक्तिरूप फलका आस्वादन करते हैं । वहां अब-केवल श्राग्नि नहीं, वरन् सब देवता विराजमान होरहे हैं । उस भिक-सागरमें भिन्न भिन्न विभूतियोंके दर्शक विचारों तथा भावनात्र्योंकी सरिताएं एकरूप होरही है। अब देवता तीन नहीं, तेंतीस नहीं। श्रव देवता, उपास्य देवता एक है। उसे श्राग्न कहां, मित्र कहां या मातारिखा कहो। श्रव नाम गौए। है, भाव मुख्य है। भावरसकी गंगा बहाओ और हृदय-मलको घो डालो।

सदा० भगवन, आपने तो नये ही रसका आस्वादन करा दिया है। बार बार मनन करनेपर भी आशंका सी बनीहुई है कि क्या वस्तुत: वेदका तात्पर्य यही है। मेरा भाव यह नहीं है कि आपका वचन युक्तियुक्त या प्रामाणिक नहीं। नाही मुक्ते आपकी वाणीमें छलका गन्ध भी प्रतीत होता है। पर यह प्रक्रिया सर्वथा अश्रुतपूर्व है, इसलिये मन चाहता हुआ भी महण करनेमें ढीला सा होरहा है।

महा० कोई भयकी बात नहीं। मैं चाहता तो पूर्व भाष्यकारों के मतों को पूर्व पत्त बनाकर उनका खरडन करता। पर मैं जानता हूं कि मेरे सुनने वाले इस क्षेत्रमें नया २ प्रवेश पा रहे हैं। उनमें सत्संगका भाव मुख्य है। इसिलये, केवल अपनी दृष्टिका मर्स्डन करता हुआ, वेदामृतका पान करता तथा कराता चला जा रहा हूँ। अब आप दो एक दिनमें इतनी सामग्रीसे परिचित करा दिये जावेंगे, कि विना विशेष यत्नके, आपको इस प्रक्रियाके मननमें आनन्द प्रतीत होगा।

सत्य०—महाराज, इससे तोयह पता लगता है कि वैदिकमिकका लच्य अनेक नामों द्वारा सूचित होने वाला एक परमदेव ही है।

महा०--हां, बेटा, यही बात तो समर्थित कर रहा हूँ।

सत्य०-पर यह समममें नहीं आया कि एकदेव पूजासे अनेकदेव पूजा कैसे चल पड़ी। सहस्रों वर्षों से आर्यावर्त्त तथा अन्य देशोंके निवासी भिन्न २ देवताओं के पूजक बन रहे हैं। वेदके अन्दर आये हुए नामोंपर सन्तुष्ट न रहकर, असंख्य नाम और बढ़ा लिये गये हैं। आज प्रत्येक पर्वत, प्रत्येक नदी, प्रत्येक मह और प्रत्येक नज्ञकी अलग २ पूजा होरही है। आज शिवकी पूजा करने वाले विष्णुका नाम लेना भी पाप सममते हैं। आज करोड़ों मनुष्य अपने वीर पुरुषों तथा उपकारी महात्माओं का ही आराधन करना मिकका सार समम्म रहे हैं। यह लीला कुच्छ सममनों नहीं आती।

ं महा० – भारे, सचमुच यह वर्तमान चित्र सच्चे भक्तोंको दुःखी करने वाला है। पर मानव इतिहासके चक्रकी चक्र गति कुच्छ ऐसी ही चलती आयी है । वेदकी प्रक्रिया यहकी प्रक्रिया थी। यज्ञ-नेदी विश्वका चित्रस्वरूप थी। पुरोहित तथा ऋत्विज विश्व-विधात्री, दिन रात बलिदान होती हुई शक्तियोंके सूचक थे। केन्द्रिय भाव चरित्रानुकरण द्वारा उन शक्तियोंसे तथा उनके मूल आधिदैविक तत्त्वसे तादात्म्यको पैदा करना था । बाहरसे अन्दर वुसना था और अन्दर से बाहर बढ़ना था । आधिदैविकमें आध्यात्मिक और उसमें पर्यायसे आधिदैविकका दर्शन करना था। यह प्रक्रिया कैसे आरम्भ हुई और इसका विकास कैसे हुआ, यह विषयान्तर है। पर वेद भगवान इसका पूरा उपदेश करता है, यह कुच्छ आप समक चुकं हैं और कुच्छ आगे जान जावेंगे । इसमें कोई सन्देह नहीं, यह प्रक्रिया अत्यन्त उच्च भाव तथा उत्कृष्टतम बुद्धिका परिचय देती है। पर यह स्वीकार करना पड़ता है कि इसके इस उत्कर्षमें ही इसके बिगाड़का बीज भी है। साधारण व्यक्ति शीघही कुच्छका कुच्छ समभने लग जाता है। शक्यार्थसे वात्पर्यार्थपर पहुँचना सहज स्वभावसे सिद्ध नहीं होता । उसकेलिये नैसर्गिक निपुराता तथा उत्तम शिचाकी आवश्यकता होती है। प्रतीत होता है, उत्तम कोटिके विद्वानोंने शनै:२ भौतिक सहारेको सर्वथा व्यनावश्यक सममक्तर, सीधा मानसिक भावना द्वारा श्रभीष्टसिद्धिका मार्ग पसंद किया। आरण्यकों तथा उपनिषदोंके पाठसे यह बात स्पष्ट प्रमाणित होती है। यज्ञादिके करने करानेसे उनकी रुचि इटती गयी। यह कार्य मध्यम कोटिके साधारण कर्म

कारिखयोंके हाथमें रह गया। सची वैदिक विद्याके जानने वाले ब्रह्मा न रहे या कमसे कम यज्ञ वेदी पर बैठने वाले सच्चे ब्रह्मा न रहे । पूर्ण विकासको अप्राप्त, मानव-बुद्धिने ऋषियोंके मर्मको न पाकर, नानादेव पूजाका उलटा भाव समभ लिया । एक बार उत्तटे मार्गपर चलना ही था, फिर क्या था। लीला बढ़ने लगी। नाना प्रकारका स्वार्थ सिद्ध होने लगा । भित्र २ देवतात्र्योंके मंदिर बने स्रोर उनके नामपर नानाविध पाखरडका प्रचार बढ़ा । देखो, महात्मा बुद्धने इन पाखरडोंका खरडन किया । पर मानवी स्वार्थ-लीलाने उसकी मूर्त्तिपूजा चलाकर पाखरड-कारडका कपाट और स्रोत दिया । ईशुमसीहने एक ईश्वरकी पूजा सिखायी । पर उसके चेलोंने उसकी पूजाका कितना प्रचार किया । मुहस्मद साहिबने एक, श्रद्धितीय ब्रह्मको नमस्कार करना सिखाया। पर संसारने उसे ब्रह्मके साथ बरावर बनाकर टांक दिया। बेटा, ऋविद्याकी ही यह सब लीला है। इसका परमौषध सत्यज्ञानका विस्तार ही है। उसे करते कराते रहो। अभी मैं कह रहा था कि 'अम्नि' त्रिलोकीमें वर्त्तमान आधिदैविक विभूतिका वाचक वन कर एकदेव पूजाका संकेत होजाता है। इसीको एक और मन्त्र द्वारा पुष्ट करता हूं। सुनिये:

(८) भ्रवश्चक्षुर्मह ऋतस्य गोपा भ्रुवो वरुणो यह-ताय वेषि । भ्रुवो अपां नपाञ्जातवेदो भ्रुवो द्तो यस्य हरुयं जुजोषः।।१८॥ ऋऽ १०।८।५॥ ऋर्थः-[हे अम्ने, तुम](महः) महान् (ऋतस्य) धार्मिक कर्म, यज्ञादिके (चज्जः) नेत्र [=प्रकाशक](गोपाः) रच्नक (भुवः) हुए हो; (यद्) जव (ऋताय) जलकेलिये (वेषि) जाते हो [तब] (वरुणः) वरुण (भुवः) होते [=कहाते] हो । हे (जातवेदः) सब पदार्थों के स्वामिन [तुम] (श्रपां) जलोंके (नपात्) पौते [भी] (भुवः) होते हो; (यस्य) जिसके (हब्यं) होम किये हुए पदार्थ [=श्रद्धाभाव] को (जुजोषः) पसंद करते हो [उसके प्रति श्रन्य त्रिभृतिपरक ज्ञानार्थ] (दृतः) दृत (भुवः) होते हो ॥१८॥

पूर्वकहे प्रकारसे 'श्राग्न, विश्व-यज्ञका नेत्र अर्थात् सूचक श्रीर रत्तक है ! प्रतिदिन प्रदीप्त होकर उस चक्रके वेगको बताता रहता हैं। वरुणादि देवता उससे भिन्न मत समको। सूर्यकी किरणें पानीकी तलाशमें सर्वत्र विचरती हुई, जलके श्रथिपति 'वरुए' नामकी विभृतिका नाम पाती हैं। वस्तुतः, जो शक्ति श्रग्निमें काम कररही है, वही उस वरुएमें भी चमत्कार दिखा रही है। किस प्रकार एक ही शक्तिके भिन्न २ प्रकाश परस्पराश्रित हैं, यह बड़ी सुन्दरतासे अग्निको जलोंका पोता कहकर दर्शाया है । जलोंसे मेघ बनते हैं। और मेघोंसे विद्युद्रूपी अग्निका चमकारा होता है। बहुत सुन्दर स्वाभाविक अतिशयोकि है। दूतका भाव पहले भी आचुका है। इस प्रकार, यहांपर भी अग्नि और वरुण, अपां-नपात् आदि देवताओंकी परस्पर अभिन्नता तथा कर्मभेदपर आश्रित भिन्ननामताको भली भान्ति प्रकाशित किया गया है। अग्निकी विभूति हमारे नित्यके जीवनमें सबसे अधिक परिचित तथा समीपवर्ती होनेसे, वैदिक भक्तिका केन्द्र बन गयी है। इस बातको वेद भगवान्ने स्वयं कह दिया है । सुनिये, THE PAR

(९) अग्नेर्मन्वे प्रथमस्य प्रचेतसः पाञ्चजन्यस्य बहुधा यमिन्धते । विशो विशः प्रविशिवांसमीमहे स नो मुञ्च-त्वंहसः ॥१९॥ अथ० ४।२३।१॥

ऋर्थः — [मैं] (प्रथमस्य) सर्वश्रेष्ठ (प्र-चेतसः) ऋति विद्वान् (पांच-जन्यस्य) पांचों लोगोंमें व्यापक (श्र्यग्नेः) ऋग्निको (मन्वे) ध्याताहूं (यं) जिसे [लोग] (बहुधा) ऋनेक प्रकारसे (इन्धते) प्रदीप्त करते हैं। [हम] (विशः-विशः) घर २ में (प्र-विशिवांसं) प्रविष्ठ हुए२ को (ईमहे) प्राप्त होते हैं (सः) वह (नः) हमें (श्रंहसः) कष्टसे (मुञ्चतु) छुड़ावे।।१९॥

कौनसा घर है जहां अग्निका प्रकाश न होता हो । ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य, शूद्र तथा आर्यभिन्न जितनी अनिर्दिष्ट प्रजाएं हैं, उन सबके साथ अग्नि संबन्धित होता है । उसे नाना प्रकारसे प्रदीप्त करते हैं । उसके प्रकट होनेके मार्ग अनेक हैं । हम उसकी पूजा करते हैं । क्या साधारण भौतिक अग्नि की ? नहीं, जिसे कर्मकाएडी ब्राह्मण यहिय बनाकर, देव-दूत बनाकर, यह्म-बेदीपर गाईपत्यादि कई प्रकारसे प्रतिष्ठित करते हैं । नहीं, हमारा आराध्य देव वह आधिदैविक तत्त्व है जो सर्वश्रेष्ठ तथा अतिविद्यान और कष्ट-निवारक महाप्रभुकी आंशिक ज्योति है । नहीं, हमारा जन्य वह सम्पूर्ण महाप्रभु है । वही नाना रूपों द्वारा नाना प्रकारसे प्रकट होता है । हम उसे ही दिन रात ध्याते हैं । इस प्रकार भगवद्भक्त भौतिक साधनका अवलम्बन करता हुआ, मन ही मनमें आधि-वैविक और वहांसे आध्यात्मक परम ज्योति-केन्द्र तक जा पहुँचता

है। अब किस प्रकार वेद भगवान् उस एक परम तत्त्वके जो 'अप्नि' पदका तात्पर्यार्थ है, अनेक नामोंकी ओर अतिस्पष्ट संकेत करता है, एक प्रसिद्ध मन्त्र द्वारा संकेत करके आजका कथन समाप्त करू गा। आप सबका धैर्य प्रशंसाके योग्य है।

सदा०—महाराज, आपकी दया है । मुक्ते पहिलेसे सूचना होती, तो कवका इस अमृत-सागरमें स्नान कर चुका होता । जहां वेद भगवान हमारा जातीय भूषण है और इस कारणसे हमारा मान्य है, वहां आपका वचन-रस इसके स्वाभाविक गौरवको चार चांद लगा रहा है।

सत्य०--महाराज, वह प्रसिद्ध मन्त्र कौनसा है ? महा०--सुनिये । त्रापको कदाचित् स्मरण ही होगा ।

(१०) इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहुरथो दिव्यः स सुपर्णो गरुत्मान् । एकं सद्विमा बहुधा वदन्त्यग्निं यमं मातरि-श्वानमाहुः ॥२०॥ ऋ० १।१६४।४६॥

श्चर्थ:—(विप्राः) सिद्धदर्शन, महात्मा (श्चिम्नं) श्चिप्तको [जो कि] (एकं) एक (सत्) सत् [परम सत्, मूल तत्त्व, है] (बहुधा) नाना प्रकार से (इन्द्र) इन्द्र (मित्रं) मित्र (वरुणं) वरुण (श्चाहुः) कहते हैं [तथा] (यमं) यम [श्चीर] (मातरिश्वानं) मातरिश्वा [भी] (वदन्ति) कहते हैं, (श्वथो) श्चौर, इसी प्रकार (श्चाहुः) कहते हैं [कि] (सः) वही (दिव्यः) प्रकाशमान (सुपर्णः) सुपर्णं [श्चौर] (गरुत्मान्) गरुत्मान् [है] ॥२०॥ व्यारो, यह श्रत्यन्त महिमशाली मन्त्र है। पूर्व कही प्रकियाका

यह स्पष्ट पुष्टिकारक है। पहिले दिये गये मन्त्रोंमें तथा इसमें विशेष कत्ता-भेद है। जहां उनके पाठके पश्चात् अर्थ-संगति, विशेषण-संगति, प्रकरण-संगति तथा तात्पर्य-संगति अर्थात् समन्वय द्वारा अप्रिके शक्यार्थको छोड़कर उसके आधिदैविक तथा आध्यात्मिक अर्थकी प्रतीति होती है, वहां इसके पाठके साथ ही हम उस द्वितीय, तृतीय तथा चतुर्थ कोटिमें जा पहुंचते हैं।

सत्य०-भगवन्, वह चार कोटियां फिर समभा दें।

महा०—प्यारे, प्रथम कोटि तब आरंभ होती है जब भौतिक भावको गौए करके यज्ञ-साधनताका दिव्य भाव जोड़ा जाता है। विभक्त आधिदैविक तत्त्वके प्रहरणके साथ दूसरी कोटि तथा अन्य विभक्त आधिदैविक तत्त्वोंसे समताके प्रहरणके साथ तीसरी कोटिका सूत्रपात होता है। चतुर्थ कोटि वह है जिसमें अनेक विभक्त आधिदैविक ज्योतियां एक परम, मूल ज्योतिमें लीन होजाती हैं और आधिदैविक तथा आध्यात्मिक विभाग भी हटकर, सर्वन्न, अखरुडरूपसे विराजमान एक महाप्रभुकी प्रतीति होने लगती है।

वस्तु०—महाराज, इस मन्त्रकी व्याख्यासे इस बातको श्रौर स्पष्ट समभना संभव होगा।

महा०—बहुत ठीक, सुनिये। यहां पहिली विचारणीय बात यही प्रतीत होरही है कि श्राग्निका भौतिक वर्णन नहीं पाया जाता पिछले मन्त्रमें 'जिसे नाना प्रकारसे प्रदीप्त करते हैं' मूलतः प्रथम कोटिका वाक्य था। परन्तु यहां का 'जिसे कहते हैं' दूसरी कोटिका वाक्य है। इसका तात्पर्य यह है कि श्राप्तमें विभक्त श्राधिदैविक तत्त्वको पहिचान लिया गया है। मट तीसरी कोटि चल पड़ती है। वह ऋग्नि ही इन्द्र ऋगदि नामोंसे पुकारी जाती है । सब ऋाधि-दैविक विभागोंको एकरूप, खविभक्त, मूल तत्त्वमें लीन करते हुए, 'वह एक सत् हैं' इस वाक्यसे श्रन्तिम कोटिका प्रदर्शन होरहा है। जिस अग्निके ये भिन्न २ नाम या स्वरूप हैं, वह वस्तुतः परम तस्व है जिसने इस विश्वको रचकर धारण किया हुआ है। उसीके प्रशासनमें सूर्यादि लोक, लोकान्तर अपनी २ मर्यादात्र्योंका पालन कररहे हैं। ये सब नाम उसी एक, सद्रृप, अनामके हैं। विज्ञानी पुरुष श्रामिसे लेकर सब पदार्थी में उसीको देखता हुआ, अन्त-रात्मामें 'वह है' केवल इतना ही अनुभव प्राप्त करके तर जाता है। उसका इस सत्तात्मक अनुभवसे भिन्न या बढ़कर कोई दूसरा वर्णन होना असंभव है। वेद जिस 'श्रिप्रि'के ये सब नाम बताता है, उसे ही वह 'एक सत्' भी बताता है। इससे यह स्पष्ट है कि यह श्रद्भत मन्त्र पूर्व कोटियोंमें से छलांग लगाता हुआ उत्तम कोटि तक चला जाता है।

सदा० महाराज, इस मन्त्रका साधारण अनुवाद तो ऐसे किया जाता है, 'श्राग्न' एक होते हुए भी अनेक नामोंसे पुकारा जाता है'। यदि ऐसा मानें, तो आपकी बतायी हुई, परम तत्त्वसे एकता स्थापित करने वाली, चतुर्थ कोटि तो उड़ जाती है। इस अर्थमें कोई आपत्ति है क्या ?

महा०—'सत्' शब्द नपुंसकका रूप है। अग्नि पुंल्लिङ्ग पद है। इन दोनों पदोंका यहां समानाधिकरण नहीं है। नहीं तो 'सन्तं' यह रूप होना चाहिये था।

सदा०-पर महाराज, वेदके अन्दर तो व्याकरणके इतने कड़े

नियम नहीं हैं। नाना प्रकारके विकल्पित रूप मिलते हैं। छम्दका विचार करते हुए भी व्याकरणको गौए। कर दिया जाता है।

महा० यह बातें ठोक होते हुए भी अगतियोंकी गतिके समान हैं। जहां प्रकरणसे अर्थ स्पष्ट होरहा हो, वहां पदोंका रूप गौण होजाता है। पर साधारण नियमोंका हरएक जगह त्याग न करना चाहिये। नपुंसकमें 'सत्' शब्दका प्रयोग मूल तत्त्वको प्रगट करनेकेलिये वेदसे लेकर आज तक आर्यावर्त्तमें चला आया है। दूसरोंके कहने मात्रसे इस अविच्छित्र परम्परासे प्राप्त सरस्वती का निरादर न करना चाहिये।

सदा०-पर, महाराज क्या और कोई ऐसा स्थल है जहां इस संशयका प्रवेश ही न होसकता हो ?

महा० — मैं क्रमसे चल रहा हूँ। वह स्थल भी है और अपने समयपर आजावेगा। पर यह मत सममो कि यहां भी किसी संशयका अवसर है। सभी भाष्यकारोंने इस मन्त्रके आधारपर वैदिक देवताओं की एकताको स्वीकार किया है। क्रमसे क्रम तीसरी कोटि तक तो सबने इसका भाव प्रहुण किया है।

सदा॰—महाराज, इसमें भी तो शंका होसकती है ? महा॰—हां, कहिये।

सदा०—जैसे किसी राजाकी स्तुति करते हुए लोग कह देते हैं, 'त्राप साज्ञात मर्यादा पुरुषोत्तम, रामचन्द्र हो ; आप धर्मपुत्र युधिष्ठिर हो ; आप दानवीर कर्छ हो' इत्यादि, वैसे ही यहांपर भी अभिकी औपचारिक स्तुति क्यों न समकी जावे ! वायुको मातरिश्वा कहते हैं क्योंकि वह अपनी माता अर्थात् आकाशमें जीवन धारण करता है। ऋषिकों भी स्तुतिके प्रयोजनसे गौणरूपसे मातिरिधा कह दिया गया हो, क्योंकि वह भी ऋपनी माता ऋर्थात् ऋरिण में प्राण धारण करता है। इसी प्रकार दूसरे शब्दोंका भी उपमामें पर्यवसान होसकता है।

महा०—में आपके विचारको सुनकर बहुत प्रसन्न हुआ हूँ। वास्तवमें दूसरी तथा तीसरी कोटियोंकी नियामक चौथी कोटि है। यदि यह इमारे मनमें मत स्थिर होजावे कि वेद इन नामों द्वारा परम, एक, सत्का प्रतिपादन करसकता है, तो फिर हम उसके तथा केवल मौतिक तथा विभक्त आधिदैविकके बीचमें कत्ताबन्धन न अखरनेवाली रीतिसे कर सकेंगे। अतः, इस प्रभका उत्तर आपकी पहिली शंकाके सम्पूर्ण समाधानके साथ जुड़ा हुआ है। उसपर जो कुच्छ मैंने कहा है, उसका आप पुनः पुनः मनन करें। उसके मनमें बैठते हो, इस बातका कि यह औपचारिक स्तोत्र नहीं है, वरन यथार्थ एकताकी स्थापना है, निश्चय हो जावेगा। अतः में आज यहां ही इस प्रसंगको छोड़ देता हूँ। आगके वर्णनसे पूर्वकहे भावोंकी पूरी पृष्टि होजानेपर, अन्तमें फिर आपके इन संदेहोंकी अन्तिम पर्यालोचना करूँगा। शनैः २ बढ़ना चाहिये।

सदा०---त्रहुत ठीक महाराज् ।



## षष्ठखएड ।

## महाप्रभु सविताकी महिमा।

सत्य०—महाराज, श्रापने 'श्रिप्ति'-महात्रभु का निर्दर्शन सम-भाते हुए यह कहा था कि श्रिविक परिचिन, समीपवर्ती तथा यझ-साधनके तौर पर उपयोगी होनेसे वैदिक भिकते श्रिप्तको ही श्रपने प्रौढ विकासकेलिये उत्तम सोपान समभा।

महा०—हाँ, बेटा, यथार्थ है । वेदमें अग्निके सूक सबसे अधिक हैं । इसमें यही पूर्व निर्दिष्ट कारण प्रतीत होता है।

सत्य०—पर श्रौर भी इसी प्रकारकी शक्ति विद्यमान हैं?
दिनको सूर्यका प्रखर प्रकाश किसे नहीं तपाता? रात्रिको चन्द्रका
मधुर विलास किसे नहीं भाता? तारागणका निशीथ समयका
नाच वाह वाह होता है। वर्षा ऋतुके बादलकी गरज, बिजलीकी
चमक श्रौर कड़क श्रौर छमाछम धाराश्रोंका बरसना निदाय-रग्ध
भूतलके जिगरको शान्त कर देते हैं। श्रापने जो भक्तिविकासकी
प्रक्रिया बांधी है, वह इन विभूतियोंके द्वारा भी तो सिद्ध होसकनी
चाहिये? श्रतः वेदको इनका भी उपयोग करना चाहिये था?

महा०-बेटा, क्या तुम्हें पता नहीं, वेदने आधिदैविक प्रक्रियाका विस्तार प्रचएड विभूतियों तक ही संकुचित न रखकर, तानों लोकोंके पदार्थ-सर्वस्व तक फैला दिया है । कौनसा ऐसा पदार्थ है जो भगवान्को आन्तरिक सत्ताकी सूचना नहीं देरहा १ सुननेवाले चाहियें। देखनेवाले चाहियें। यह सुनने और देखनेकी शक्ति अन्य सब पदार्थों के स्वरूपसे इतनी शीव्र जागृत नहीं होती, जितनी कि यह विशेष विभूतियोंके प्रभावसे प्रभावित हो पड़ती है। इसी हेतुसे वैदिक मिक्तके जगानेके लिये तीन लोकोंकी और उनमें तीन मुख्य देवता झोंकी कल्पना की गई है। पृथिवीपर अग्नि मुख्य देवता है। अन्तरिसमें इन्द्र और सुलोकमें सूर्य मुख्य देवता माने गये हैं। इनके साथ तीनों लोकोंमें और असंख्य देवता है और सममे जा सकते हैं। इन तीनोंके भी अनेक, परस्पर-भिन्न, महत्त्वपूर्ण स्वरूप हैं, जिन्हें पृथक पृथक देवताके रूपमें उपयुक्त किया जासकता है और वेदमें किया भी है।

सत्य०— तो महाराज जैसे 'श्रिप्ति' का निदर्शन श्रापने कराया है, वैसे ही कम से कम एक श्रौर दृष्टान्तको लेकर इस परम गंभीर विषयको खोलनेकी कृपा करें।

वस्तु०--हां, महाराज, यही ठीक होगा।

महा० मैंने पहिलेसे ही, आजके लिये 'सविता' का निदर्शन सोच रखा है। 'सविता' चुलोकका प्रकाशात्मक, प्रेरणात्मक देवता है। आधिदैविक दृष्टिसे, सूर्यसे अभिन्न होता हुआ भी भिन्न स्वरूपप्रदर्शन द्वारा स्वतन्त्र देवता है। इसके वर्णन-प्रकारमें भी आप उसी प्रकियाका परिचय पावेंगे। अर्थात् भौतिक स्वरूपका चित्रण विभक्त आधिदैविकमें और वह अविभक्त आधिदैविकमें कमशः लीन होता हुआ, सर्वत्र ज्यापक, सर्वज्योति, सर्वाधार, परन्नहामें समाप्त होगा। अच्छा, तो अब आरम्भ करता हूं।

(१) युञ्जते मन उत युञ्जते थियो विशा विशस्य बृहतो विपश्चितः । वि होत्रा दधे वयुनाविदेक इन्मही देवस्य सवितुः परिष्टुतिः ॥ २१ ॥ ऋ० ५।८१।१॥

श्रर्थः—(विप्रस्य) सर्वत्र व्यापक (बृहतः) महान् (विपश्चितः) परम विद्वान् [सिवता—महाप्रभु] के (विप्राः) पहुंचवाले [= उपा-सक] (मनः) मन (युञ्जते) जोड़ते हैं (उत) श्रोर (धियः) ध्यान—धाराश्रोंको (युञ्जते) जोड़ते हैं [=लच्यपर योगयुक्त होकर समाहित होते हैं]। [वह] (एकः) एक (इत्) ही (वयुन-विद्) बुनतको जाननेवाला (होत्राः) प्रहण् करने योग्य [कर्मादि] का (वि-दधे) विधान करता है; (सिवतुः) सिवता (देवस्य) देवकी (पिर-स्तुतिः) पूरी स्तुति (मही) बहुत बड़ी है [उसका गाया जा सकना संभव नहीं]॥ २१॥

इस मन्त्रमें भौतिक स्वरूप आधिदैविक प्रकाशसे सर्वथा अभि-भूत होचुका है। भक्तजन, योगी लोग, सच्चे उपासक जिस देवताकी आराधनाके लिये मन और बुद्धि द्वारा प्रयत्न करते हैं, वह परम विद्वान तथा सर्वत्र व्यापक है। वह केवल भौतिक सिव-ताके मण्डलमें संकुचित नहीं। ज्यों २ वे ध्यान लगाते हैं, त्यों २ उनके अन्दर यह विश्वास बढ़ता जाता है कि इस समस्त विश्वके पटकी बुनतको वही 'सिवता' महाप्रभु ठीक २ जानता है। प्रत्येक पदार्थ इस विशाल पटमें तन्तुओं से सहश है। यजमान भी तन्तु है, उसके ऋत्विज भी तन्तु हैं। राजा भी तन्तु है, उसके सचिवगण और प्रजा-मण्डल भी तन्तु हैं। यह विचित्र विश्व-पटमें कौनसी तन्तु कहां आनी चाहिये, यह मैं नहीं जानता, तुम नहीं जानते, ऋषि नहीं जानते, मुनि नहीं जानते, भगवान् जानता है और केवल वही एक भगवान् जानता है। वह भगवान् 'सिवता' है। उसे केवल भौतिक सूर्य तक सीमित मत समभो। वह इस सूर्यका प्रेरक-स्वरूप है। वह उसका आन्तरिक आधिदैविक, चेतन तत्त्व है। वह सर्वत्र व्यापक आधिदैविक चेतन तत्त्व है। वह आध्या-रिमक, शुद्ध, निरञ्जन, अखण्ड, एकरस ब्रह्म है। वेद सच कहता है, उसकी स्तुति पूरी कौन करसकता है? शरीरके असंख्य रोम यदि जिह्माओंका रूप भी धारण करलें, तो भी उसके स्वरूपका वाचिक प्रकाश असंभव है। इतना विस्तार ध्यानमें लाना अतिकठिन है। मट दूसरा मन्त्र भौतिक सिवता विभक्त आधिदैविक सिवताकी परिधिमें ले आता है। सुनिये,

(२) विश्वा रूपाणि प्रतिमुश्चते कविः प्रासावीद्धद्रं द्विपदे चतुष्पदे । वि नाकमरूयत् सविता वरेण्योनुप्रयाण-मुषसो विराजति ॥ २२ ॥ ०—२॥

श्चर्थ:—(किवः) सूद्रमदर्शी (वरेण्यः) वरने योग्य (सिवता) (विश्वा) सब (रूपाणि) रूपोंको (प्रति-मुञ्चते) श्रपने साथ जोड़ता है; (द्वि-पदे) दो पांव वालेकेलिये [तथा] (चतुष्पदे) चार पांववालेके लिये (भद्रं) कल्याणको (प्र-श्रसावीत्) प्रेरित करता है। (नाकं) खुलोकको (वि-श्रख्यत) खूब देखता [=प्रकाशित करता] है; (उषसः) उषाके (प्रयाणं) जानेके (श्रनु) पीछे (वि-राजित) विराजता है॥ २२॥

भौतिक श्रंशमें सविता सूर्यकी विशेष प्रेरणात्मक महिमाका ही पृथक नाम है। जो कुच्छ दीख पड़ता है, उसीके प्रकाशसे दीख पड़ता है। पदार्थों के समस्तरूप उसीकी दात हैं। मनुष्यों, पित्यों श्रोर पशुश्रोंके भौतिक जीवनका वही मूल श्राधार है। धुलोकका प्रकाशक वही है। उषा, मानो, उसका ढएढोरा पीटकर चली जाती है श्रोर वह श्रपने सिंहासनपर विराजमान होजाता है।

सदा०—महाराज, यहां तो सारा वर्णन भौतिक ही प्रतीत होता है। पर श्रापकी प्रक्रियानुसार केवल भौतिक वाद ता भक्तिकी प्रथम कोटिसे भी नीचेका पड़ाव है।

महा०—(प्रसन्न होकर) तिनक शब्दोंके प्रयोगका विचार करो। सिवताके साथ किव अर्थात् सूक्तमदर्शी, विद्वानका विशेषण लगा हुआ है। यही उसकी विभक्त आधिदैविक कोटिका सूचक लिंग है। यह जड़ सूर्य क्या जानता है कि भद्र क्या है और अभद्र क्या है शिधकती हुई भट्टी लोहे और फौलाद में अन्तर क्योंकर जान सकती है ? यह उसको फूकने वाला लोहार और यह भौतिक सिवताका आधिदैविक, चेतन, नियामक जानता है कि किस पदार्थका क्या भाव तथा दर्जा है। अतः, यह केवल भौतिक सिवताका ही वर्णन न समफना चाहिये। हां, उसके द्वारा उसमें ज्यापक आधिदैविक, चेतन प्रभुकी कीर्त्त को ही समफना ठीक होगा। इसी प्रकार आगे भी देखिएगा,

(३) यस्य प्रयाणमन्वन्य इद्ययुर्देवा देवस्य महिमान-मोजसा । यः पार्थिवानि विममे स एतशो रजांसि देवः सविता महित्वना ॥ २३ ॥ ०—३॥ श्रर्थ:—(यस्य) जिस (देवस्य) देवके (प्रयाणं) गमन [तथा] (मिहमानं) महत्त्वके (श्रनु) पीछे (श्रन्ये) दूसरे (इत्) सव (देवाः) देवता (श्रोजसा) श्रोजसे [युक्त होकर] (ययुः) चलते हैं। (यः) जो [श्रपनी] (मिहत्वना) मिहमासे (पार्थिवानि) विशाल, विस्तृत (रजांसि) लोकोंको (विममे) मापता है [= उनमें व्यापक होजाता है]; (सः) वह (एतशः) गमनशोल (देवः) देवता (सिवता) है]। २३।।

इस मन्त्र द्वारा भक्तिकी उत्तर कोटिका दर्शन आरम्भ होजाता है। 'सविता' केवल विभक्त आधिदैविक तत्त्व न रहकर अविभक्त आधिदैविक तत्त्व होकर, अन्य सब विभूतिमय पदार्थों का नियमन तथा शासन करता है। कौनसा लोक है, जहां उसकी पहुंच न हो! वह सर्वत्र व्यापक आधिदैविक ज्योति:स्वरूप 'सविता' हम सबका उपास्य है। अब दूसरेविभक्त आधिदैविक तत्त्वोंसे सविताकी एकता दिखाते हैं।

(४) उत यासि सवितस्त्रीणि रोचनोत सूर्यस्य रिश्मभिः सम्रुच्यसि । उत रात्रिम्रुभयतः परीयस उत मित्रो भवसि देव धर्मभिः॥२४॥ ०-४॥

श्रर्थ:—(उत) तथा हे (सिवतः) [श्राप] (त्रीणि) तीनों (रोचना) गुलोकोंको (यासि) प्राप्त होरहे हो; (उत) श्रीर (सूर्यस्य) सूर्यकी (रिश्मिभः) किरणोंसे (सम्-उच्यिस) जुड़ रहे हो। (उत) तथा (रात्रिं) रातको (उभयतः) दोनों छोरोंसे (परि-ईयसे) छू रहेहो; (उत) तथा हे (देव) (धर्मभः) धारण-क्रियाश्रा

द्वारा (मित्रः) मित्र (भवसि) बन रहेहो ॥२४॥

सदा०—भगवन, द्युलोक तीन कौनसे हैं, जहां सविताका प्रकाश होरहा है ?

महा०-बेटा, जैसे तीन लोकोंकी बांट कल्पित है, बैसे ही एकर लोकके विस्तारको दिखानेके लिये, उसके विभागोंकी कल्पना की गयी है। वास्तवमें तो ब्रह्माएड समष्टिभावसे एक ही पदार्थ है और व्यष्टिभावसे अनन्त है। आश्रो, युलोकके विस्तारपर एक टक देखें तो सही। रात्रिके समय द्युलोकका रमणीक दृश्य तीन विभा-गोंमें विभक्त किया जासकता है। लगभग तीस, चालीस ब्रह और उपग्रह तो साचात् हमारे सूर्यकी ही पृथिवीकी तरह प्रजा हैं। यद्यपि हम उन्हें दूसरे तारागणसे विशेषरूपसे पृथक् नहीं देखते, तो भी ज्योतिषके जानने वाले, दूरवीच्रण यन्त्रों द्वारा इस सूर्यके जगत्को शेष सृष्टिसे समीपवर्त्ता और अलग देखते हैं। यह तो हुआ प्रथम द्युलोक, अर्थात् इमारा अपना सौर जगत्। शेष असंख्यात नज्ञत्रों श्रीर तारागणको जो पृथक २ दीख पड़ते हैं, दूसरा युलोक कह सकते हैं। उनसे भी परे असंख्यात नत्तत्र विद्यमान हैं । पर इस उन्हें श्रलग २ नहीं देख सकते । शायद कभी भी नहीं देख पावेंगे। उनकी मिश्रित ज्योति ही स्वर्गगा कहलाती है। बस, वही दूभकी धारा उनका संकेत है। वे बहुत दूर हैं । उन्हें बीसरा द्यलोक सममाः।

वस्तु०—महाराज, यह सविता तो केवल एक युलोक तक ही रह जाता है। इसकी तीनोंमें व्यापकता किस तरहसे सिद्ध होती है ? महा०—प्यारे, भौतिक कोटिसे आगे बढ़ो । आधिरैंविक कोटिके विभक्त खरडसे भी आगे बढ़ो । आब 'सविता' महाप्रभु अविभक्त आधिरैंविक ज्योतिके स्वरूपमें भासने लगेगा । उसका प्रकाश सर्वत्र चराचर संसारमें फैल रहा है।

सदा०—यह प्रक्रिया तो नयी ही सुनी है। पर इससे व्याख्या बड़ी सरल श्रोर प्रभावपूर्ण होजाती है।

महा०-श्रीर, प्यारी, मन्त्रके शेष भागमें 'सूर्य' तथा 'मित्र'के साथ 'सविता'की एकताको स्पष्ट कह दिया गया है। विभक्त आधि-दैविक कोटिमें ये सब पृथकुर चेतन तत्त्व हैं। पर श्रविभक्त कोटिमें सब एक ही महाप्रमुके अंग वन जाते हैं। अतः सविता ही सूर्यकी रश्मियों द्वारा श्रपना प्रकाश करता है। सविता ही प्रभातके समय तथा प्रदोषके समय रात्रिसे जुड़ता है । सविता ही मित्रके रूपमें जगत्को धारण करता है। सविता, सूर्य ख्रौर मित्र एक हो शक्तिके तीन ऋलग २ नाम हैं। नामभेद होते हुए भी वाच्यका अभेद है। पर स्मरण रखो, यह अभेद वैदिक प्रक्रियाके अनुसार विभक्त आधिदैविक कोटिसे आगे बढ़कर ही प्रतीत होता है। जहां तक विभक्त विभूतिदर्शनका संबंध है, सब देवता पृथक् २ हैं। अगले मन्त्रमें भो इसी प्रकार अविभक्त आधिदैविक कोटिका प्रकरण है । 'सविता' श्रौर 'पूषा'की परस्पर एकताको बतलाते हुए, 'सविता' महाप्रभुको जगनियन्ता कहा है। इस सूक्तको खब यहीं छोड़कर, 'सविता-महाप्रमुकी श्रविभक्त-त्राधिदैविक कोटिकी श्रद्भुत महिमाको श्रथर्ववेद के एक प्रकरणसे सुनाना चाहता हूँ । पर वह प्रकरण लंबा है, यद्यपि बड़ा सरल है। मेरा विचार है, कलका सारा समय उसीकी भेएट किया जावे।

## सप्तम खएड ।

## अविभक्त आधिदेविक "सविता"।

महा०—आज मैंने जिन मन्त्रोंको आपके सामने "सिवता" की अविभक्त आधिदैविक ज्योतिका वर्णन करनेकेलिये रखना है, वे अथवेवेदमें से हैं। तेरहवें काण्डके चौथे स्कूक अन्तर्गत, एक ही विषयकी अनुवृत्तिके कारण आपसमें जुड़ेहुए, छः 'पर्याय-सूक्त' हैं। मैं यत्न करूंगा कि उन सबको क्रमसे आपके सामने रख दूँ। भाषा सरल है, शब्द परिचित हैं और विषयकी व्याख्या पूर्व दिनोंमें की जा चुकी है। आज एक प्रकार से पुनरा- वृत्ति हो जावेगी। तो मैं आरम्भ करता हूं।

(१) स एति सविता स्वर्दिवस्पृष्ठेऽवचाकशत् ॥२५॥ ऋथ० १३।४।१॥

श्चर्थः—[वह देखो] (सः) वह (सविता) (स्वः) सुगतिवाले (दिवः) द्युलोकके (पृष्ठे) तलपर (श्चव-चाकशत्) भले प्रकार प्रका-शमान होता हुआ (एति) श्चाता है ॥२५॥

इन शब्दोंसे उपासकका ध्यान आकर्षित किया जाता है। अब वह पूछता है, "कौन आता है"? क्या यह भौतिक सविता उपास्यके रूपमें संकेत किया जाने लगा है ? नहीं, यह तो,

(२) रश्मिभ नेभ आभृतं महेन्द्र एत्याद्वतः ॥२६॥० - २॥

श्चर्थः—(रमित्रिः) किरणोंसे (श्चा-पृतं ) परिपूरित (नभः ) गगनपर [करणों द्वारा] (श्चावृतः) ढका हुत्रा (महेन्द्रः) महेन्द्र (एति) श्चाता है ॥२६॥

इसे साधारण भौतिक सिवता मत सममो। केवल सुगम मार्गको लच्यमें रखकर, इस रिश्मजालसे चमकते हुए गगनप्रकाशक सिविताको मनके सामने लाख्यो। वस, भौतिक खंश खभी खायि-दैविकमें लीन होजाता है। यह 'सिवता' खायिदैविक प्रतीति द्वारा विभक्तसे खिनक होता हुआ, शेष सभी विभक्त विभूतियोंका खाअय तथा उनसे एक होजाता है। इसिलये खागे कहते हैं।

(३) स धाता स विधर्ता स वायुर्नभ उच्छितम् ॥२७॥ ०—३॥

श्चर्थः—(सः) वह धाता है ; (सः) वह विर्धता है ; (सः) वह नभः) श्चाकाशमें (उत्-श्रितं) ऊपर श्चाश्रित (वायु) है ॥२७॥

(४) सोर्यमा स वरुणः स रुद्रः स महादेवः ॥२८॥

----811

श्चर्थः—(श्चर्यमा) (सः) वही है (वरुणः) वरुण (सः) वही है (रुद्रः) रुद्र (सः) वही है [श्चौर] ( महादेवः ) महादेव (सः) वही है ॥२८॥

(५) सो अग्निः स उ सूर्यः स उ एव महायमः ॥२९॥ ०—५॥

श्रर्थः (सः) वह (श्रिग्नः) श्रिप्त है (सः) वह (उ) ही ( सूर्यः ) सूर्य है (उ) श्रोर (सः) वह (एव) ही (महायमः) महायम है ॥२९॥ (६) तं वत्सा उप तिष्ठन्त्येकशीर्षाणो युता दश ॥३०॥ ०–६॥

त्रर्थः—(तं) उसके (दश) दस (युताः) मिले हुए (वत्साः) बच्चे (एक-शीर्षाणः) एक सिर वाले (उप) समीपवर्ती होकर (तिष्ठन्ति) रहते हैं ॥३०॥

श्रभी परिगणित धाता, विधर्ता श्रादि दस श्राधिदैविक ज्योतियां उस महाज्योतिक श्रन्दर मिलकर रहती हैं। उन सबका वह एक सिर है। वहींसे उनका विकास बाहिरको होता है। श्रतः उन्हें उसके 'वत्स' = बच्चे कहा है। वाह! विभक्त दृष्टिसे सब देवता पृथक् २ हैं। एककी श्रविभक्त दृष्टिसे शेष सब उसके भाग बन जाते हैं। उसी दृष्टिके विस्तारसे वे उसके स्वरूप भी बन जाते हैं वस, उस दृष्टिकी प्राप्तिके साथ ही सकल ब्रह्माण्डमें एक श्राधिदैविक महादेवको व्यापकता भासने लगती है। श्रन्थेरा दूर होजाता है। ज्ञान-भानुका उदय होकर एक जगदीश्वरके चरणोंमें भिक्त-प्रवण चित्त विनम्न होजाता है। उस परमिताकी सब दैवत, मानुष प्रजाएं,

(७) पश्चात् माञ्च या तन्वन्ति यदुदेति विभा-सति ॥३१॥ ०—७॥

श्रर्थ:—(परचात्) पीछे (प्राघ्यः) आगे (आ) सब ओर [अपने आपको] (तन्वन्ति) फैला देती हैं (यद्) जब [सविता] (उदेति) उदय होता है [और] (वि-भासति) विशेषरूपसे भासमान होता है ॥३१॥ जैसे सन्तान माताको सब श्रोरसे लिएट जाती है बैसे ही 'सिवता'—महाप्रभुके श्रविभक्त श्र्यात् श्रवण्ड श्राधिदैविक स्वरूपके प्रकाश होनेपर सब भक्तवर्ग उसकी श्रोर सापेच नेत्रोंसे देखने लगजाते हैं। वे विश्व-धारणाका परम श्राधार उसे जानने लगते हैं। जगत्की श्रगम्य गतिका विधारक उसे देखने लगते हैं। उसकी भद्रमयी भावनापर श्रपने श्रापको निर्भर करके निश्चिन्त होजाते हैं। एक बार उस द्वारको देखकर फिर किसी श्रन्य द्वारका कभी मार्ग नहीं पूछतें।

(८) तस्येष मारुतो गणः स एति शिक्याकृतः ॥३२॥ ०—८॥

श्रर्थः—(एषः) यह [सामने उपिशत] (मारुतः) वायुश्रोंका (गणः) वर्ग (तस्य) उसके [श्रधीन है ] (सः) वह [वायु-वर्ग] (शिक्याकृतः) किक्कें की तरह लटका हुश्रा (एति ) चलता है ।। ३२ ॥

विद्याभिमानी मस्तक सममता है कि प्रादेशिक ताप-भेदके आधार पर वायु-वर्ग आकाशमें घूमता है। भिक्त-सुहित हृद्य हंसता हुआ मूल कारखकी और संकेत करता हुआ कहता है कि नहीं, उसी परमाधारकी नियम—डोरियोंसे लटका हुआ वायुवर्ग घूमता है जैसे 'छिक्का' डोरियों द्वारा वायुमें लटकता है। स्थूल आंख 'छिक्के' को निराधार नहीं कहती। वह अस्ट डोरी और तामेको प्रत्यन्त करलेती है। विद्यानकी सूच्म आंख ताप-नियमकी परोन्त डोरीको प्रत्यन्त कर लेती है। सच्चे भक्तकी सूच्मतर आंख उसके

भी परमाधार, जगदीश्वरके नियमोंकी श्रात परोत्त होरीको प्रत्यत्त करके, स्वयं भी उसीके सहारे हिलोरे खाने लग जाती है। धन्य है, सद्भक्तिका सिद्धाञ्जन, जो इतना सूच्म दर्शन प्रदान करता है! श्रात: पुनः स्मरण करो।

(९) रश्मिभिर्नभ आभृतं महेन्द्र एत्यावृतः ॥३३॥ ०-९॥ अर्थः--[ऊपर मन्त्र, २, की तरह] प्रकाश पुञ्जसे ढका हुआ महेन्द्र किरण-पूरित गगनतलपर आता है ॥३३॥

भक्तजनो, वह गगनतल हमारा हृद्य है । ज्ञानके प्रकाशमें भिक्तके मार्गको ढूएढो। पर केवल मस्तक तक दौड़की सीमा मत बनाश्रो। स्मरण रखो, मस्तकके प्रकाशमें जो मार्ग मिले, उसकी समाप्ति हृदयाकाशमें प्रकाशावृत 'महेन्द्र' के उदयमें होनी चाहिये। यही ज्ञान और उपासनाके महासागरोंका मेल है जो कर्म-सेतुके द्वारा सिद्ध होसकता है।

(१०) तस्येमे नवकोशा विष्टम्भा नवधा हिताः ॥३४॥ ०–१०॥

श्रर्थः—(इमे) ये (विष्टम्भाः) श्राधारभूत (नवधा) नौ विभागों द्वारा (हिताः) रखे हुए (नव) नौ (कोशाः) कोश (तस्य) उसके [श्रधीन हैं ] ॥३४॥

प्यारो, कल मैंने आपके सामने तीन चुलोकोंका वर्णन किया था। उसी प्रकारकी कल्पनाओं द्वारा तीनों लोकोंके नौ लोक हो जावेंगे। उन्हें सब प्राणियों तथा शेष पदार्थों के आधार-स्वरूप होनेके कारण कोश कहा है। अर्थात्, काल्पनिकरूपसे यह नौ विभागोंमें विभक्त, ब्रह्माण्ड उसी एक, श्रखण्ड, 'सविता' महाप्रभुके शासनमें हैं। एक परमाणु तक भी उससे बाहर नहीं रहसकता। उसकी सर्वशिक्तमत्ताका प्रदर्शन कराकर, सर्वव्यापकताकी श्रोर संकेत करते हैं।।

(११) स प्रजाभ्यो वि पश्यति यच्च प्राणित यच्च न

श्रर्थ:—(सः) वह (प्रजाभ्यः) प्रजाश्रोंके [कल्याणके] लिये (वि-पश्यति) निरीच्चण करता है; [वह] (यत्) जो (प्राणिति) प्राण लेता है (च) श्रौर (यत्) जो (न) नहीं [लेता, उन सब चरा-चरको देखता है]॥३५॥

इस मन्त्रने दो बातें एक साथ बता दी हैं। महाप्रभुकी आखके सामने सारा चराचर जगत सर्वथा प्रत्यच्च होकर वर्तमान होता है। वह हम सबके कर्मों का निरीच्चण करता हुआ, जिस २ फलसे, जाति, आयु या भोगसे हमारा योग करता है, उसमें हमारा कल्याण ही सदा आभिन्नेत होता है। अतः भगवानकी उस कल्याणमयी इच्छापर जो जन अपने आपको आश्रित करते हुए यथाशिक सिकरिहत होकर कर्मपरायण रहते हैं, उन्हें शास्त्रने परमयोगी कहकर मानकी दृष्टिसे देखा है।

(१२) तमिदं निगतं सहः स एष एकदृदेक एव ॥३६॥ ०—१२॥

श्रर्थः—(इदं) यह [पृर्व-कथित] (सहः) शासन-सामर्थ्य (तं) उसमें (नि-गतं) पूर्णं [होरहा है]; (सः) वह (एषः) यह (एकः) एक [ है ] ; ( एक-वृत् ) एक, अखरड, अमिश्रित, विशुद्ध रूपसे वर्त्तमान [ है ] ; (एक:) एक (एव) ही [है] ॥३६॥

सारा जगत् उसका है। वह सबका शासक, सबका पालक, सबका धारक ऋौर सबके सुखार्थ सबका निरीत्तक है। यह उसका श्रादर्श अनुपम शासन-बल सिवाय उसके श्रौर कहीं नहीं हो सकता । सब दैवत-मानुष विभूतिमय पदार्थ उसीके आंशिक स्व-रूप हैं। पर वस्तुतः वह श्रखण्ड है। उसके श्रंश कहां ? वह विशुद्ध तथा केवल-स्वरूप है। वह एक है, वह एक है। उसीकी उपासना करो । उसके कल्पित श्रंशोंमें उसे ही देखो । उसके जगत्के विस्तारमें उसे ही देखो । बढ़ो, बढ़ो, इन प्रादेशिक दृष्टियोंसे श्रागे निकलो । उस महाप्रभुकी शरण पकड़ो, जो सब प्रदेशोंमें एक समान शासन कररहा है यह 'सविता' उसका संकेत है। श्रव यह भौतिक तेजोगोलका वाचक नहीं रहा । इसका शक्यार्थ परमार्थमें लीन होचुका है क्योंकि, अब यह ध्वनि उस शक्तिकी वाचक होचुकी है, जिसमें शेष देवतात्रोंके समान यह भौतिक सविता भी श्रपनी स्वतन्त्र सत्ताको लीन कर चुका है । श्रब इन सबकी महिमा अपनी महिमा नहीं रही। अब ये उसके कारण बड़े प्रतापी हैं जिसमें ये एकाकार होरहे हैं। जैसे अगले मन्त्र द्वारा कहा भी है,

(१३) एते अस्मिन् देवा एकतृतो भवन्ति ।।३७॥ ०---१३॥ अर्थः--(एते) ये (देवाः) देवता ( अस्मिन् ) इस [पूर्व-निरू- पित, महाप्रमु]में (एक-वृतः) एक जान (भवन्ति) होजाते हैं ॥३७॥ प्यारो, जैसे समुद्रमें पूर्व और पश्चिम, उत्तर और दिल्ला, सब च्रोरसे नदी, नालों द्वारा भित्र भित्र प्रकारके पानी व्याकर अपने नामों श्रौर रूपोंको छोड़कर, समुद्रके ही नामको श्रौर उसीके रूपको घारणः कर लेते हैं, वैसे ही यहः प्रादेशिक या विभक्त **अथवा** अखण्ड आधिदैविक, चेतनस्वरूप, सूर्यादि देवता उस चेतनताके महासागरमें मिलकर श्रपनी परमवाच्यताको तथा पर-मार्थताको प्राप्त होजाते हैं । वस्तुतः मनुष्यकी बुद्धि समभने, समभानेकेलिये विश्व-ज्यापक चेतनसागरके प्रदेशरूप देवतात्र्योंकी कल्पना करती है । जब संकेत २ के द्वारा वह उस परम तत्त्वके प्रह्रणकेलिये तय्यार होजाती है, तो श्रपने ही द्वारा तने हुए कल्पित दैवत जालको छिन्न भिन्न करदेती है, अथवा तीत्र भक्तिकी ज्वाला-श्रोंसे उसे विवलाकर, एक, श्रखण्ड, परम तत्त्वमें विलीन कर देती है। यहां पहिला पर्याय-सुक समाप्त होता है। जो कहना था, वह कह दिया गया है। शेष भाग, यद्यपि पर्याप्त लंबा है, इसीका व्या-ख्यान है। नई बात न कोई है, श्रीर न कोई- हो ही सकती है। एक ही बातको भिन्न भिन्न पर्यायोंसे शेष पांच 'पर्यायों' द्वारा कहा है। बीच बीचमें सद्भक्तिका कल्याणमय फल बताया है और श्चन्तमें धारणाके कुच्छ संकल्प दिये हैं। क्या इच्छा है ? श्चागे चलें या बस यहां ही रहने दें ?

सदा०-त्र्याजका कार्य तो बड़ा सरल रहा है। आपने भूमिका-भित्ति ऐसी पक्की बांध दी है कि अब किसी प्रश्नकी प्रेरणा ही नहीं ्होती है । मेरे विचारमें तो यह शेष सारे 'पर्याय' ऋाज ही कह ्डालें, तो भी हम न थकेंगे ।

सत्य०—मेरी भी ऐसी ही धारणा है।

महा०—बहुत ठीक है । आज उन्हें समाप्त ही करना चाहिये । अब दूसरे 'पर्याय'का आरम्भ करते हैं ।

(१४) कीर्तिश्र यशश्राम्भश्र नभरच ब्राह्मणवर्चसं चास्रं चात्राद्यं च ॥३८॥ ०—१॥

अर्थ:—(कीर्तिः) कीर्ति (च) और (यशः) यश (च) और (अम्भः) जल [के समान निरन्तर प्रवाहशीलता] (च) और (नभः) आकाश [के समान प्रकाशाश्रयता] (च) और (ब्राह्मण-वर्चसं) ब्रह्मतेज (च) और (अश्रोर (अश्रोर (अश्रोर अप्र (च) और (अश्राद्य) अप्र (चोक्नेकी शिक्ष।।३८।।

ये भिन्न भिन्न लौकिक और पारलौकिक फल हैं । ये किसे मिलते हैं ? ये उसे मिलते हैं,

(१५) य एतं देवमेकद्वतं वेद ॥३९॥ ०---२॥

श्चर्य:—(यः) जो (एतं) इस [पूर्व-कथित] (एक वृतं) श्चखरह (देवं) महाप्रभुको (वेद्) जान लेता है [श्रीर उसीकी मिकद्वारा श्रतुलशिक श्रादिको उपार्जन करता है]।।३९।।

भगवद्गिक क्या कुच्छ नहीं दे सकती ? आश्चर्य तो यह है कि सच्चा भक्त शतै: २ इन सब कामनाओं से सन्तुष्ट न रहकर साजात् स्वयं भगवानको ही लेना चाहता है। उसके मिलनेसे सब कुच्छ मिला मिलाया है। प्रथम तो कोई और इच्छा होती ही

नहीं, श्रीर यदि, होगी, तो उसकी पूर्त्तिमें देर नहीं लगती। कठिनता तो भक्ति-निष्ठाकी प्राप्तिमें है । मनुष्य वाचिक तौरपर सहस्रशः यही कहता है कि ईश्वर एक है । पर इसके जीवनमें उसकी नहीं, वरन् अन्य अवान्तर देवताओं की प्रभुता पाई जाती है। जिसकी जो वासना प्रवल होती है, उसके सामने इसीके श्रनुरूप पदार्थ दिन रात नाचते रहते हैं । वही उसके सिरपर भृतकी तरह सवार रहते हैं। उन्हीं के उसे स्वप्न आते हैं। उन्हींकी प्राप्तिकेलिये वह नाना प्रकारके नाटक करता है। कभी उद्प्र रएवएडीका स्वांग भरता है तो कभी अति दीन, हीन, अनाथ बना फिरता है । सच है, सच है, सची ईश्वर-भक्ति केवल ईश्वर-भक्ति, विशुद्ध, एक ऋखएड तत्त्वकी भक्ति मानव-हृद्यका अतिदुर्लभ विकास और परिणाम है। इसी कारणसे आगे इस परम निष्ठाको पैदा करनेकी प्रेरणा की है। सद्भक्तको प्रेरणा की है कि ईश्वरकी भावनामें सची एक-बुद्धि तथा अनन्य-धारणाको सिद्ध करो। तभी कल्याण होगा, नहीं तो साधारण, लौकिक भक्ति एक विशेष विकासकारिग्णी न होसकेगी । एक ईश्वरको ऋपना मालिक, ऋपना ध्येय, ऋपना पूज्य समको । एकसे श्रियक प्रिय होसकते हैं, प्रियतम नहीं होसकते । प्रेमका फल प्रियतमसे जो मिलता है,वह दूसरोंसे कभी नहीं मिल सकता। प्यारो ! श्रमले मन्त्रोंको इन भावोंसे भरा हुआ समको । देखो, एकेश्वरवादको कितना मांभा है। कितना परिमार्जित करके भक्तजनोंके हृद्योंसे काम, लोभ तथा मोहके भ्रान्ति-देवतात्र्योंके साथ अन्य

मिथ्या, कपोल-कल्पित देवो, देवतात्र्योंको वाहर निकालकर एक अखरड, अद्वितीय भगवान्को पूज्यतम निर्धारित किया है। सुनिये,

(१६) न द्वितीयो न तृतीयश्चतुर्थी नाप्युच्यते ॥४०॥ ०--३॥

श्चर्थः --[उस एक महाप्रभुके सिवाय या उसके साथ वर्तमान] (द्वितीयः) दूसरा (न) नहीं है; (त्रृतीयः) तीसरा (न) नहीं है; (श्चिप) श्चौर (न) नहीं [कोई] (चतुर्थः) चौथा (उच्यते) कहा जाता है ॥ ४०॥

(१७) न पश्चमो न पष्टः सप्तमो नाप्युच्यते ॥४१॥ ०—४॥

ऋर्थ :—(पञ्चमः) पाँचवां (न) नहीं है ; (षष्टः) छठा (न) नहीं है ; (ऋपि) और (न) नाहीं (सप्तमः) सातथाँ (उच्यते) कहा जा [सकता] है ॥४१॥

> (१८) नाष्ट्रमो न नवमो दशमो नाप्युच्यते ॥ ४२ ॥ ०---५॥

ऋर्थः—[वह] (ऋष्टमः) ऋाठवां (न) नहीं ; (नवमः) नवां (न) नहीं ; (दशमः) दसवां (ऋषि) भी (न) नहीं (उच्यते) कहा जाता ॥४२॥

प्यारो, प्रभुकी एकताके प्रतिपादनकी कितनी गौरवपूर्ण तथा निर्णयात्मक रीति हैं ! दूसरा, तीसरा आदि विशेषण आखण्ड, एकतास्वरूप प्रभुमें क्योंकर होसकते हैं। गिनती वस्तुतः एकसे लेकर दस तक ही होती है। इसके आगेतो इसीके अंगोंकी पुनरुक्ति की जाती है। दो से लेकर दस तक ईश्वरोंका निषेध करनेका भाव यह है कि ईश्वरके साथ सिवाय इकाईके अन्य कोई संख्या लग नहीं सकती। वह एक, अभिन्न जगदीश्वर पूजाके योग्य है।।

(१९) स सर्वस्मै वि पश्यति यच प्राणिति यच न 118311

अर्थ:—(सः) वही (सर्वस्मै) सवके [कल्याण] केलिये (वि-पश्यति) भली प्रकार देखता है (यत्) जो (प्राणति) प्राण्धारी है उसे (च) ( यत् )जो [प्राराधारी] (न) नहीं [उसे] ॥४३॥

(२०) तमिदं निगतं सहः स एष एक एकट्टदेक एव ०---७॥

118811

अर्थ :—(इदं) यह (सहः) बल (तं) उसे (नि-गतं) अच्छी तरह प्राप्त है ; (सः) वह (एषः) यह [ प्रसिद्ध तथा सात्तात् ] (एकः) एक ( एक-वृत् ) स्वतन्त्र (एक:) एक (एव) ही [है] ॥४४॥

(२१) सर्वे अस्मिन् देवा एकहतो भवन्ति ॥४५॥

श्रर्थ:—[श्रन्य] (सर्वे) सव (देवाः) देवता (श्रस्मिन् ) इसमें (एक-वृत:) एकाश्रित (भवन्ति) होते हैं ॥४५॥

यहां दूसरा 'पर्याय' समाप्त होता है। तीसरे 'पर्याय' में महा-प्रमुकी सर्वशिक्तशालितापर बल दिया गया है। ख्रेब उसे आरम्भ करता हूं। सुनिये,

(२२) ब्रह्म च तपुरच कीर्तिश्च यशश्चाम्भश्च नभश्च ब्राह्मणवर्चसं चान्नं चान्नाद्यं च ॥४६॥ ०—१॥

अर्थ:—(ब्रह्म) (च) और (तपः) तप (च) और (कीर्त्तिः) कीर्ति (च) और (यशः) यश (च) और (अम्भः) प्रवाहशीलता (च) और (नभः) प्रकाशशीलता (च) और (ब्राह्मण-वर्चसं) ब्रह्मतेज (च) और (अन्न) अन्न (च) तथा (अन्नाद्य) अन्न प्रचानेकी शिक्त [ये सुन्दर, स्पृह्मणीय फल ईश्वरभक्तको मिलते हैं]॥४६॥

(२३) भूतं च भन्यं च श्रद्धा च रुचिश्च स्वर्गश्च स्वधा च ॥४७॥ ०—२॥

श्रर्थः—(भूत) जो होचुका [उसके विषयमें सिद्धि] (च) श्रौर (भव्य) जो होना है [उसकी सिद्धि] (च) श्रौर (श्रद्धा) (च) श्रौर (रुचिः) दीप्ति (च) श्रौर (स्वर्गः) श्रनतिशयित सुखकी प्राप्ति (च) तथा (स्वधा) श्रन्नादिकी प्रचुरता [ये मीठे फल भगवद्भक्तको मिलते हैं] ॥४७॥

(२४) य एतं देवमेकद्वतं वेद ॥४८॥ ०—३॥ द्यर्थः—(यः) जो (एतं) इस (देवं)को (एक-वृतं) द्यमित्र-द्यात्माश्रय (वेद) जान लेता है [उसे पर्व कहे कविर फल मिलते हैं]॥४८॥

श्रव उसकी महती शिक्तके विस्तारका संकेत करते हैं। (२५) स एव मृत्युः सोऽमृतं सोऽभ्वं स रक्षः ॥४९॥ ०—४॥ अर्थः—(सः) वह (एव) ही (मृत्युः) मृत्यु है (सः) वही (अमृतं) श्रमृत है; (सः) वही (अभ्वं) दुःख है; (सः) वहं, (रज्ञः) राज्ञस है ॥४९॥

तात्पर्य यह है कि इन सब भावोंपर उसीका पूर्ण अधिकार है। दुष्टोंके प्रति वह मृत्यु, दुःख तथा रात्तसका स्वरूप धारण करके, मानो, विद्यमान होता है। श्रेष्टोंके प्रति वह अमृतस्वरूप है अर्थात् संसारी लोगोंके सुख, दुःखका विभाजक वही है। कहीं उसकी नीति मधुर, रसीली प्रतीत होती है और कहीं कूर, भयानक तथा रात्तसी जंचती है। वस्तुतः न उसे किसीमें राग है और न किसीसे द्वेष है। हमारे अपने भिन्न २ कर्म उसके अलग २ स्वरूपोंको, मानो, बुलाकर लाते हैं। इन्हीं भावोंका विस्तार आगे भी समफना चाहिये।

(२६) स स्द्रो वसुवनिर्वसुदेये नमोवाके वषट्कारोऽ-नु संहितः ॥५०॥ ०—५॥

श्रर्थः—(वसु-देये) धनके दानमें (सः) वह (वसु-विनः) धनको स्वीकार करने वाला (रुद्रः) रुद्र हैं, (नमोवाके) पूजामें [वही] (श्रतु-संहितः) साथ लगा हुत्रा (वषट्कारः) वौषट्-शब्द हैं ॥५०॥

जितना दान श्रोर पुण्य होता है, उसीके निमित्त होता है। जितना पूजा-पाठ होता है उसीके लच्यसे होता है। विशेष श्राहु- तियोंके पीछे 'वौषट्' यह शब्द 'स्वाहा' की भान्ति पढ़ा जाता है। तात्पर्य यह है कि प्रत्येक श्राहुति उसीको बुलाती हुई समाप्त होती है। सच्ची श्रास्तिक बुद्धि ही दानादिमें प्रवृत्ति पैदा करती

है। जिसके अन्दर परमात्माधीन जगन्नीतिका विश्वास जागृत नहीं, उसकी तप और त्यागमें प्रवृत्तिका होना अचम्भा होगा।

> (२७) तस्येमे सर्वे यातव उप प्रशिषमासते ॥५१॥ ०—६॥

अर्थः—(इमे) ये [लोक में प्रसिद्ध] (सर्वे) सब (यातवः) जादू (तस्य) उसकी (प्र-शिषं) आज्ञाका(उप-श्रासते)पालन करते हैं॥५१॥

लोग कहते हैं, अमुक मनुष्यपर किसीने जादू टोना कर दिया। पर वास्तवमें, उसे अपने कर्मानुसार प्रभुकी ओरसे द्ग्ड मिलता है, जहां जो जिसे प्राप्त होरहा है, वह सुख हो या दुःख, प्रभुकी आज्ञा तथा नियमानुसार होता है। साधारण जन भ्रममें पड़कर जादू टोना तथा मन्त्र जन्त्रका उसे परिणाम सममकर ठगे जाते हैं। सच पूछो तो सबसे बड़ा जादू शुभ कर्मी द्वारा प्रभुको प्रसन्न कर लेना है।

वस्तु०--महाराज, क्या जादू टोना ठीक है ?

महा०—इसीका तो वेदने उत्तर दिया है। साधारण आंख जहां जादूका प्रभाव देखती है, वहां वेदकी सूद्दम दृष्टि प्रभुका अनिवार्य नियम देखती है। यदि वह जादू न भी किया जाता, तो भी फल वही होना था। इसिलये वृथा जादू टोनेमें समय नष्ट करना बुद्धिमान, ईश्वरभक्तोंका काम नहीं। उससे डरते रहना भी ठीक नहीं। डरना तो ईश्वरके नियमोंसे ही चाहिये। उनकी आराधना शुभ कर्मों द्वारा होती है, न कि विशेष प्रकारके जन्त्रों, मन्त्रों और बिलयों द्वारा। पर युग, युगान्तरमें जनताका एक भाग सच्ची सिद्धिसे विमुख रह कर, इस छोटी, व्यर्थ तथा घोर जादू-सिद्धिमें लगा ही रहा है। मनकी सिक्त अथाह है। उसके आधारपर हमारे भावों तथा संकल्पों द्वारा प्रभाव-चित्र अवश्य पैदा होता है। वह प्रभाव-चित्र मकड़ोके जालके समान है। वेदका यह आशय है कि उस जालमें जो मक्खी फंसती है, वह अपने अनिष्ट कमों से प्रेरी हुई ही फंसती है। इसिल्ये उसके दु:खका कारण जादूगरका जादू नहीं ठहरता, वरन उसका अपना कर्म ही होता है। जादू तो एक तरहसे पूर्व विद्यमान अनन्त दु:ख-साधनोंमें कुच्छ और साधनोंको जोड़ता है। अधिकसे अधिक सुख, दु:खके भोगमें जादू आदिका और कुच्छ हाथ नहीं होसकता। वास्तविक कारण हमारा कर्म और नियामक ईश्वर ही है। अस्तु, प्रभुकी महिमा आगे और कही है। (२८) तस्यामू सर्वा नक्षत्रा वशे चन्द्रमसा सह।।५२।।

व---। श्रर्थ:--(श्रमू) वे [दूरवर्ती] (सर्वा) सब (नत्तत्रा) नत्तत्र (चन्द्रमसा) चन्द्रमाके (सह) साथ (तस्य) उसके [श्रघीन] हैं

॥ ५२ ॥

यद्यि भौतिक कोटिमें भी सविता चन्द्र तथा नच्छोंका प्रेरक तथा प्रकाशक है, तो भी सब नच्छोंका नहीं । विभक्त श्राधिदैविक कोटिमें भी सबका शासक नहीं । हां, श्रखण्ड कोटिमें वह सब विश्वका शासक है । नच्छिसे यहां केवल सौर जगतके तीसके लग भग श्रंग-लोक ही नहीं, वरन राष्ट्रिके समय दृश्यमान श्रानन्त लोक प्रहर्ण करने चाहियें। वे सब उस श्राविभक्त सिन्नता महा-प्रमुक्ते श्राधीन है। वही सर्वातमा, सर्वाधार तथा सर्वनियन्ता है। श्राव चौथा 'पर्याय' श्रारम्भ होता है।

(२९) स वा अहोऽजायत तस्मादहरजायत ॥५३॥ ०--१॥

श्रर्थः—(सः) वह (वै) निश्चय करके (श्रहः) दिनसे (श्रजा-यत) प्रकट हुश्चा; (तस्मात्) उससे (श्रहः) दिन (श्रजायत) प्रकट हुश्चा ॥ ५३ ॥

वस्तु०-महाराज, यह क्या बात हुई ?

महाः — प्यारो दिन सविताके प्रकाशसे होता है। यह बात तो सभी जानते हैं। पर यहां केवल इतना ही तात्पर्य नहीं। दिन पृथिवीकी गतिका परिगाम है। पृथिवीकी अपनी धुरीपर गति क्यों होती है ? क्योंकि उसका मूल कारण, सूर्य भी इसी प्रकार अपनी धुरीपर घूमता रहता है। तनिक और बढ़ कर देखें ती पता चलता है कि एक २ परमांगु घूमता रहता है। निरम्तर घूमना प्रत्येक भौतिक पदार्थका धर्म बन रहा है। सी दिन भी इसी नियमका एक परिणाम और फल है। इसमें परमकारण जगन्नि-यन्त्री शक्ति है। वही ईरवरीय शक्ति है। पर उस परमकारणकी जाननेमें रुचि कैसे पैदा होती है ? दिन होता है। सब जीव, जन्तु श्चपने निर्वाहकी चिन्तामें इधर उधर निकल पड़ते हैं। में**नुष्यों**में भी यही स्वभाव पाया जाता है। कोई २ विचारशील, अनस्वी प्रमातके शान्त समयमें उठकर बाहर जो निकलता है, तो उसकी दृष्टि पूर्वदिशाकी लालीपर पड़ती है। मनमें विचार-तरेग कञ्जोल

करने लगते हैं। उसका मुख भी लाल होजाता है। बाल-भानुका लाल प्रकाश उसपर पड़ रहा है। पर उससे वह लाल नहीं हो रहा। एक और वाल-भानु उसके हृदय-कमलको विकसित करता हुच्या उदय होरहा है। उसकी जीवनप्रद किरणोंका स्पर्श होते ही वह लाल हो गया है । उसने श्रन्दर ही श्रन्दर कारणपरम्पराकी सीढ़ी पर चढ़ना आरंभ कर दिया है। वह बढ़ते २ उदयाचलपर जा चढ़ा है। वहांसे वह साज्ञात् त्र्याधिदैविक भानुको विराट रूपमें देख रहा है। यह सारा प्रयत्न दिनके स्वरूपपर विचारके पीछे हुन्ना। यह ब्रह्म-बोध उस प्रयत्नका ही फल है । इसलिये, वेदने संनेपसे कह दिया, 'वह दिनसे प्रकट होता है' श्रर्थात् दिनकी शोभा उसीकी विभूति है। इस विभूतिके प्रकाशसे इसके कारण-भूत, नियामक, देवतात्र्योंके देवताका बोध जागृत होजाता है। प्यारो, इस प्रकार इस 'पर्याय'में भिन्न २ पदार्थों को महाप्रभुसे प्रकट होता हुआ बताते हुए, उन्हें उसकी विभूति अर्थात् प्रकाशकके रूपमें भी वर्णन किया है। उसका बोध या संकेत सब पदार्थ करा रहे हैं। देखने वाली आंख चाहिये। कितना विशाल भाव है! अब मैं संज्ञेपसे इस पर्यायको कहे जाता हूं।

(३०) स वै राज्या अजायत तस्माद्व रात्रिरजायत ॥५४॥ ०-२॥

श्रर्थः—(सः) वह (वै) सचमुच (राज्याः) रात्रिसे (श्रजायत) प्रकट हुश्रा; (तस्मात्) उससे (रात्रिः) रात्रि (श्रजायत) पैदा हुई ॥५४॥ रात्रिकी उत्पत्ति भौतिक जगत्में होती है श्रौर महाप्रभुको वह श्रपने स्वरूपपर किये जाने वाले विचारके द्वारा भक्तजनोंके हृदयोंमें प्रकाशित करती है। इस प्रकारसे श्रागे भी एक भौतिक तथा दूसरी मानसिक या श्राध्यात्मिक उत्पत्तिका भाव सममना होगा।

- (३१) स वा अन्तरिक्षादजायत तस्मादन्तरिक्षम-जायत ॥३२॥ ०—३॥
- श्रर्थः—(सः) वह (वै) श्रवश्य (श्रन्तरिज्ञात्) श्रन्तरिज्ञसे (श्रजायत)प्रकाशित हुआ; (तस्मात्) उससे (श्रन्तरिज्ञं) श्रन्तरिज्ञ (श्रजायत) पैदा हुआ।।।५५॥
- (३२) स वै वायोरजायत तस्पाद वायुरजायत ॥५६॥ ०-४॥
- श्रर्थः—(सः) वह (वै) निःसन्देह (वायोः) वायुसे (श्रवायत) प्रकट हुश्रा; (तस्मात्) उससे (वायुः) वायु (श्रवायत) पैदा हुश्रा॥५६॥
  - (३३) स वै दिवोऽजायत तस्माद् द्यौरध्यजायत॥५७॥ ०—५॥
- श्रर्थः—(सः) वह (वै) निसंशय (दिवः) द्युलोकसे (श्रजायत) प्रादुर्भृत हुश्रा, (तस्मात्) उससे (द्यौः) द्युलोक (श्रधि-श्रजायत)ऊपर पैदा हुश्रा ॥५०॥
  - (४४) स वै दिग्भ्योऽजायत तस्माद् दिशोऽजायन्त ॥५८॥ ०---६॥ धर्थः--(सः) वह (वै) वस्तुतः (दिग्भ्यः) दिशाधोंसे (श्रजायत)

प्रकट हुन्ना; (तस्मात्) उससे (दिशः) दिशाएं (श्रजायन्त) पैदा हुई ॥५=॥

(३५) स वै भूमेरजायत तस्माद्ध भूमिरजायत ॥५९॥

श्रर्थः—(सः) वह (वै) निश्चय करके (भूमेः) भूमिसे (श्रजा-यत) प्रकट हुश्रा; (तस्मात्) उससे (भूमिः) भूमि (श्रजायत) पैदा हुई ॥५९॥

(३६) स वा श्रम्नेरजायत तस्मादग्निरजायत ॥६०॥ ०---८॥

श्रर्थः—(सः) वह (वै) हां (श्रग्नेः) श्रग्निसे (श्रजायत) प्रका-शित हुश्रा; (तस्मात्) उससे (श्रग्निः) श्रप्नि (श्रजायत) पैदा हुई ॥६०॥

(३७) स वा श्रद्धचोऽजायत तस्मादापोऽजायन्त ॥६१॥ ०----९॥

श्रर्थः—(सः) वह (वै)हां(श्रद्भयः) जलोंसे (श्रजायत) प्रकट हुश्रा; (तस्मात्) उससे (श्रापः) जल (श्रजायन्त) पैदा हुए ॥६१॥

(३८) स वा ऋग्भ्योऽजायत तस्माहचोऽजायन्त ॥६२॥ ०—१०॥

श्चर्यः—(सः) वह (वै) हां (ऋग्भ्यः) स्तोत्रोंसे (श्वजायत) प्रकट हुआः; (तस्मात्) उससे (ऋचः) स्तोत्र (श्वजायन्त) पैदाः हुए॥६२॥ सब वेद शास्त्रोंका सब स्तुति, स्तोत्रोंका लह्य वही एक महाप्रमु है। सब भक्त उसीको ध्याते हैं। सब रागी उसीको गाते हैं। वही सब विद्यात्रोंका परम तात्पर्य है। पर वही सब वाणियों, स्तुतियों, भक्तियों और ज्ञानोंका परम कारण भी तो है। उसीने हमें मन और बुद्धिसे सुसज्जित किया है। उसीने हमें मस्तक और हृदयसे सुभूषित किया है। इन्हों शक्तियोंके द्वारा जीवनका ज्ञानात्मक प्रकाश और भक्तिरूप रस उपजता है। अतः इनका कारण ही ज्ञान और भक्तिरूप रस उपजता है। अतः इनका कारण ही ज्ञान और भक्तिरूप से अपजता है। इसी भावको आगे 'यज्ञ' शब्दसे कहा है। यज्ञमें ज्ञान, भिक्त, त्याग सभी आजाते हैं। प्रभु सदा यज्ञस्वरूप है। उसकी सृष्टि यज्ञ स्वरूप है। सुनिये,

> (३९)स वै यज्ञादजायत तस्माद यज्ञोऽजायत ॥६३॥ ०—११॥

श्रर्थः—(सः) वह (वै) हां (यज्ञात्) यज्ञसे (श्रजायत) प्रकट हुश्रा; (तस्मात् ) उससे (यज्ञः) यज्ञ (श्रजायत) पैदा हुश्रा ॥६३॥

(४०) स यज्ञस्तस्य यज्ञः स यज्ञस्य शिरस्कृतम् । ।६४॥ ०—१२॥

श्रर्थः—(सः) वह [स्वयं] (यज्ञः) यज्ञ [है]; (तस्य) उसके [श्रधीन] (यज्ञः) यज्ञ [सृष्टिरूप है]; (सः) वह (यज्ञस्य) यज्ञका (शिरः) सिर (कृतम्) बना हुन्या [है] ॥६४॥

वह स्वयं यज्ञस्वरूप होता हुआ इस ब्रह्माएडरूप यज्ञका मस्तक अर्थात् नियामक बना हुआ है। इस संसारको जड कारणका परिणाममात्र मत जानो। इसके चेतन नियन्ताने इसे सबके

कल्याणकेलिये यज्ञका रूप दे दिया है। यहां किसीकी न व्यर्थ हिंसा होती है और न किसीको न्यर्थ दु:ख पहुँचता है ये हिंसाएं श्रीर ये दुःख हमारी परीचाएं हैं। इनके द्वारा हमारा शोधन होता है। वह दयापूर्ण, महाप्रभु स्वयं इस यज्ञके सिरपर खड़ा है। उसके होते हुए, किसी प्रकारकी चिन्ता मत करो। लाख्रो, हाथ भर २ कर लाख्यो । खाहुतियां दो खौर जीवनको सफल करो । खपनी तुच्छ वासनात्र्योंसे इस सामष्टिक यज्ञको दूषित न करना। यहां स्वार्थ और परमार्थका एक ऋर्थ है। इनका परस्पर कोई विरोध नहीं । वेद इस भावकी शिचा देता हुच्चा, प्रभुको यज्ञ स्वरूप, जगत्को यज्ञस्वरूप श्रौर प्रभुको यज्ञनेतृस्वरूप वर्णन करता है।उस श्रखण्ड 'सविता' महाप्रभुकी विभूति केवल भौतिक सविता तक परिमित नहीं। तीनों लोकों कीविभृतियां उसीकी सम्भो। इस रहस्यको समकानेकेलिये ही अब उसका मध्यम लोककी महिमवती देवतात्रोंके रूपमें वर्णन करते हैं। श्रारम्भमें भी महेन्द्र कहकर स्तुति कर श्राये हैं। धाता, विधर्ता त्र्यादि देवतात्र्योंको उसीका स्वरूप तथा नामान्तर कह चुके हैं। श्रव विस्तारके पीछे उपसंहारका पर्याय श्रा पहुंचा है। इस भावसे ही सर्वत्र उसकी महिमाको दिखाकर, श्रन्तमें भक्ति-विषय संकल्प-मन्त्रों द्वारा समाप्त करेंगे । हां, सुनिये,

(४१) स स्तनयति स वि द्योतते स उ अश्मान-मस्यित्।।६५॥ ०--१३॥

श्रर्थः—(सः) वही (स्तनयति) गर्जता है (सः) वही (वि-द्योतते) खूव लसकता है; (उ) श्रौर (सः) वही (श्रश्मानं) श्रोलेको (श्रस्यति) फेंकता है ॥६५॥

वही सिवता-महाप्रभु पर्जन्य, विद्युत, वायु, इन्द्र आदिके नामों तथा कर्मों का असली आश्रय है। इन अलग २ नामोंसे उसको विभक्त अथवा उससे भिन्न किसीको पूज्यदेव मत सममो। अब इस जगन्नीतिकी न्यायमूलकता तथा निष्पचताकी श्रोर संकेत करते हैं।

(४२) पापाय वा भद्राय वा पुरुषायासुराय वा ।।६६॥ ०--१४॥

श्रर्थ—[यह सब कुच्छ] (पापाय) पापीकेलिये (वा) श्रौर (भद्राय) भले पुरुषकेलिये (वा) श्रथवा (पुरुषाय)मानवधर्म पालकके लिये (वा) या (श्रसुराय) मनुष्यताहीन, क्रूराचारीकेलिये [=सब प्रकारके जीवोंकेलिये होरहा है]।।६६।।

साम्यवादका क्या सुन्दर संकेत हैं। सूर्य चमकता है। चन्द्रमा दमकता है। बादल गड़कता है। बिजली लसकती और कड़कती है। मेंह बरसता है। वायु चलती है। निद्यां चलती हैं। आग जलती हैं। पर क्या ये पदार्थ एक भोकाको दूसरेसे अलग करते हैं ? क्या राजाके महलपर सूर्य चमकता है और रंकके मोंपड़ेसे उसे घृणा है ? जब विश्व-यझमें सभी जीव, जन्तुका प्रवेश है, तो धिक्कार है मनुष्यकी धूर्तता और नीचताको जो कि अपने ऐसोंको अखूत बना २ कर दूर भगाता है ! धिक्कार है धर्माभिमानी लोगोंको, जो धर्म-मन्दिरका द्वार अपने ऐसांकेलिये बन्द कर देते हैं ! महाप्रमुके यझमें नर, नारी, ब्राह्मण, शूद्र, सभीको बैठने, आहुति डालने और लाभ उठानेका समान अधिकार है। हां, फल अलग २ सबको

मिल रहा है। उसमें जैसी जिसकी भावना होती है, वैसा ही उसे फल मिल जाता है। धन्य है यह विचित्र यह, जो आर्थ अनार्थ, भद्र प्रापी, तथा सुर असुर—सभीको निमन्त्रण देता है। सभीको विकासका अवसर मिलता है। कोई लाभ उठाता है और कोई समय खोकर अनुतापसे सिर धुनता है। पर इसमें प्रत्येक अधिकारीका अपना २ गुए, दोष कारए है। विधाताका विश्व सबकेलिये खुला है।

श्रर्थः—(यद्वा) चाहे [तुम] (श्रोषधीः) श्रनाज श्रादि श्रोषधियां (कृगोषि) पकाते हो; (यद् वा) चाहे (भद्रया) सुस्तकारी [होकर] (वर्षसि) बरसते हो श्रीर] (यद्वा) चाहे (जन्यं) जनताको (श्रवी-वृधः) बढाते हो श्रिगले मन्त्रसे संगति हैं] ।। ६७ ॥

(४४) तावांस्ते मघवन महिमोपो ते तन्तः शतम् ॥ ६८॥ ०--१६॥

श्चर्थ—हे (मध्वन) धनपते इन्द्र ! (तावान) उतनी [तो] (ते) तेरी [केवल] (महिमा) [है]; (उ) पर (ते) तेरे [श्चसली] (शतं) सैंकड़ों (तन्बः) स्वरूप [हें, जो] (उप) सर्वत्र समीपवर्ती [होरहे हैं] ॥ ६८॥

हे 'सवितः' महाप्रभो ! तुमे इन्द्र करके पुकारूं, चाहे किसी श्रौर नामसे पुकारूं, तेरे स्वरूपोंकी कोई श्रवधि तो नहीं है। उन्हें देखनेको तीव्र, श्राध्यात्मिक श्रांख चाहिये। इन नाना स्वरूपोंमें हे देव, तुम सर्वत्र समीप ही विचरते हो, पर देखनेमें तो आते नहीं! यह चमकना चमकाना, बरसना, बरसाना, पकना पकाना तो केवल तेरा इशारा है। यह साचात् तुम नहीं हो। इनमें तुम हो। या गीताके शब्दोंमें यों कहें, कि ये तेरी महिमा तुममें है, तुम इसमें नहीं हो। अर्थात् महिमाके एक २ स्वरूप तथा विभागकी सीमा तो आजावेगी, पर तेरा अन्त कोई न पा सकेगा। तेरे स्वरूपके प्रकाश अनन्त हैं। इसी अन्तिम भावको अगले मन्त्र द्वारा पूर्ण किया है।

(४५) उपो ते बढ़े बद्घानि यदि वासि न्यर्बुद्रम् ॥ ६९॥ ०—१७॥

श्रर्थ—(उ) श्रौर [सैंकड़ों ही क्यों कहूं] (ते) तेरे (बढ़ें) लाखमें (बढ़ानि) लाखों [स्वरूप] (उप)पास [वर्त्तमान होरहे हैं]; (वा) श्रौर [कौन कहें] (यदि) [तुम] (नि-श्रर्बुद्म्) श्ररबोंसे भी श्रागे पहुंचे हुए (श्रसि) हो।। ६९।।

भला इतना अहंकार कौन करसकता है ? नहीं, प्रभुके रूप २ में प्रतिरूप होकर वर्त्तमान होरहे असंख्य स्वरूपोंकी गिनती नहीं होसकती। लाखोंका वहां क्या काम, जहां अरबोंका भी कोई अधिकार नहीं ? इसलिये, मानुषी वाणी तो केवल कुच्छ संकेतोंको लेकर महिमाको ही गासकती है। वास्तविक देव स्वरूप साधारण साधनों द्वारा सर्वथा और असाधारण साधनों द्वारा भी पूर्णतया जानना असंभव है। इसलिये अगले दोनों 'पर्याय' स्तुति और उपासनामें ही भक्तके हृदयको लीन करते हुए, मानो, जीवन मार्गका सन्देश सुनाते हैं।

(४६) भूयानिन्द्रो नम्रुराह भूयानिन्द्रासि मृत्युभ्यः ।।७०।। ०---१॥

श्चर्थ—(१:द्र)=['सविता' महाप्रभु = श्रखण्ड एक-देव] (नमुरात्) न मरनेवाले [श्रचर] से (भूयान्) वड़ा [है श्रौर] हे (इन्द्र) (मृत्युभ्यः) मौतों [=मरनेवाले, चरों] से [भी] (भूयान्) वड़े [हो] ॥७०॥

प्रभो ! तुम अद्वितीय, अनुपम हो । न कोई नित्य और न अ-नित्य पदार्थ तुम्हारे ऐसा कभी हुआ या हो सकता है । मर्त्यों से तुम बड़े हो । देवताओंसे तुम बड़े हो ।

(४७) भूयानरात्याः शच्याः पतिस्त्विमन्द्रासि विभूः प्रभूरिति त्वोपास्महे वयम् ॥७१॥ ०—२॥

श्चर्थ—हे (इन्द्र)! (त्वं) तुम (श्चरात्याः) श्चदानशीलता से (भूयान्) बड़े (श्वसि) हो (शच्याः) शक्तिके (पितः) पालक [हो] (विभूः) सर्वप्रकाश (प्रभूः) सर्वनाथ [हो] (इति) इस प्रकार (त्वा) तुम्हें (वयं) हम (उपास्महें) उपासते हैं ॥७१॥

कंजूस लोग धन संभाल संभाल कर रखते हैं। न स्वयं सुखसे रहते हैं और न कोई उपकारका काम करते हैं। जब मृत्यु सिरपर श्राजाती है, तब कहीं उन्हें पता लगता है कि कोई हमसे भी बड़ी शिक्त है जो इस धनकी श्रमली मालिक है। पर शोक, उस धरी धराई सम्पत्तिको छोड़कर चलना ही पड़ता है। हमें चाहिये कि उस सर्वप्रकाश सर्वनाथकी उपासना करते हुये, उसके दिये हुये साधनोंका लोकोपकारकेलिये सदा सदुपयोग करते रहें।

(४८) नमस्ते अस्तु पश्यत पश्य मा पश्यत ॥७२॥

०---३॥

श्रर्थ—(ते) तुमे (नमः) नमस्कार (श्रस्तु) हो [ हे सब विभू-तियो ! ] (पश्यत) देखो; [ हे महाप्रभो !] (पश्य देखो); [ हे सब प्रकाशो !] (पश्यत) देखो ॥७२॥

श्राधिदैविक भिक्त श्रत्याकेन्द्रोंसे श्रारम्भ होकर, एक सर्व-केन्द्र महाप्रभुमें पर्यवसित होकर, पुनः महिमगानके भावसे श्रानन्त स्वरूपोंके वर्णनमें विभक्त होजाती है। इसी भावको, मानो, यह मन्त्र प्रकाशित करता है। भक्त एक २ विभूतिसे बढ़ता हुश्रा श्रानमें सब विभूतियोंके केन्द्रपर जा पहुंचा है। श्रव पुनः स्तुतिधाराश्रोंमें हृद्यको तराता हुश्रा, कभी किसी रसका श्रानन्द लेता है श्रीर कभी किसीका। पर श्रव श्रीर तबकीश्रनेक भावनामें बड़ा श्रान्तर है। श्रव सब देव एक होचुके हैं। श्रव नानामें समानका श्रानन्द है।

(४९) श्रन्नाचेन यशसा तेजसा ब्राह्मणवर्चसेन ॥७३॥ ०—४॥

श्रर्थ: — हे [ प्रभो ! तुमसे दी हुई ] (श्रन्नाचेन) शारीरिक शक्तिसे (यशसा) यशसे (तेजसा) तेजसे [तथा] (ब्राह्मण्-वर्चसेन) ब्रह्मतेजसे [युक्त होकर तुम्हें उपासते हैं]।।७३॥

अब भगवान्के भक्तको उचित है कि अपनी एक २ सम्पत्तिको भगवान्का प्रसाद समभक्तर दिन रात उसकी स्तुतिमें लगा रहे वह किसी पदार्थको श्रपना न सममकर, भगवदर्षित करके तथा होकर, जीवन-यात्राको पूर्ण करे।

(५०) अम्भो अमो महः सह इति त्वोपास्महे वयम् ॥७४॥ ०---५॥

श्रर्थ:—[हे भगवन्, श्राप] (श्रम्भः) जलके समान शीतल तथा प्रवाहशील (श्रमः) सर्वत्र व्यापक (महः) महान् [तथा] (सहः) धारण करनेवाले [हैं] (इति) इस प्रकार (वयं) हम (त्वा) तुम्हारी (उपास्महे) उपासना करते हैं।।७४॥

व्यारो, जलमें, स्थलमें वही भगवान् व्याप रहा है । वह कौनसा स्थान हैं, जहां वह न वस रहा हो। वह कौनसा प्रकाश है, जहां वह न जगमगा रहा हो। वह कौनसा प्रताप है जहां उसका बल न हो। जलकी शीतलतामें उसीकी शीतलता है। जो भक्त जन उसके शीतल स्पर्शको हृद्यमें प्रहरा करलेते हैं; उनके सब शोक श्रौर ताप शान्त होजाते हैं। जल पर्वत-मालासे निकल कर समुद्रकी श्रोर बहता चला जाता है। न दिनको ठहरता है न, रातको विश्राम करता है। प्यारो, भगवान्की सारी रचनाका यही स्वभाव है। यहां प्रमादका नाम नहीं। यहां विश्रान्तिसे काम नहीं। इस चलाचल संसारमें भगवान स्वयं इस सारे अनवरत प्रवाहका मृल स्रोत है। पर यह साधारण मृल सोता अपने स्थानसे हिला नहीं करता, वहां भगवानकी महिमा निराली है। वह स्वयं सर्वत्र चराचरमें रमता राम रम रहा है। इस 'पर्याय'का ऋन्तिम संकल्प-मंत्र खब कहता हूं ।

(५१) अम्भो अरुणं रजतं रजः सह इति त्वोपास्महे चयम्।।७५॥ ०—६॥

श्रर्थ:—[हे भगवन, श्राप] (श्रम्भः) प्रवाह [तथा] (श्ररूणं) लाल (रजतं) चन्दीले (रजः) लोक [तथा] (सहः) बल हो (इति) ऐसे (वयं) हम (त्वा) तुम्हें (उपास्महे) उपासते हैं ॥७५॥

भगवान केवल जलके शीतल प्रवाहसे ही नहीं, वरन् अपने एक २ चमत्कारसे प्रकट होता है । स्वयं प्रकाश सूर्यों के लाल गोलोंकी लालोमें उसकी लीलाको देखो । चन्दीले चन्द्रोंकी चांदनीमें उसकी चांदनीको देखो । शीतलता भी उसीसे है और उद्याता भी उसीसे है । सार तो यह है कि वह जो कुच्छ था, है और होगा, उसका एक अखरड आधार था, है और होगा । छठा और अन्तिम 'पर्याय' इसी लयमें लीन होता चला जाता है । उसे भी सुन लीजिये, अब और दस मिनटकी बात है ।

सदा० नहीं, महाराज, आप ऐसा क्यों कहते हैं। आप जब तक इस अमर-गंगाको बहाते रहेंगे, हम भी तब तक इसमें ताप शान्त करते ही रहेंगे।

महा०-बहुत ऋच्छी बात है। सुनिये,

(५२) उरुः पृथुः सुभूर्भुव इति त्वोपास्महे वयम्।।७६॥

0--- 811

श्रर्थः—[प्रभो, श्राप] (उरुः) विशाल (पृथुः) विस्तृत (सु-भूः) श्रच्छे प्रकारसे वर्त्तमान (भुवः) सर्वोत्पादक [हैं] (इति) इस प्रकार (वयं) हम (त्वा) तुम्हें (उपास्महे) उपासते हैं ॥७६॥ (५३) प्रथो वरो व्यचो लोक इति त्वोपास्महे वयम् ॥७७॥ ०—२॥

श्चर्थः—[प्रभो, श्चाप] (प्रथः) विस्तार (वरः) विशालता (व्यचः) फैलाव (लोकः) प्रकाश [हैं] (इति) इस प्रकार (वयं) हम (त्वा) तुम्हें (उपास्महे) उपासते हैं ॥७७॥

प्यारो, एकही विस्तारके भावको बार २ कह कर प्रभुकी सर्व-व्यापकताका प्रकाश किया है। जितना लोकमें लोकत्व अर्थात् प्रकाश है, वह सब उसीका प्रकाश है।

(५४) भवद्वसुरिदद्वसुः संयद्वसुरायद्वसुरिति त्वोपा-स्महे वयम् ॥७८॥ ०—३॥

श्रर्थः—[प्रभो, श्राप] (भवत्-वसुः) सम्पत्तिशाली (इदत्-वसुः) ऐश्वर्ययुक्त धन वाले (संयत्-वसुः) सुरत्तित धन वाले [तथा] (श्रायत्-वसुः) विशाल धन वाले [हैं] (इति) इस प्रकार (वयं)हम (त्वा) तुम्हें (उपास्महे) उपासते हैं ॥७८॥

(५५) नमस्ते अस्तु पश्यत पश्य मा पश्यत ॥७९॥

0-811

श्रर्थ:—[हे प्रभो,] (ते) तुम्हें (नमः) नमस्कार (श्रस्तु) हो ; [हे विभक्त श्राधिदैविक विभूतियो!] (मा) मुफे (परयत) देखो ; [हे एक, श्रखण्ड प्रकाश !] (परय) देखो ; [हे उस परम ज्योतिकी ज्योतियो !] (परयत) देखो ॥७९॥

यह और अगला मन्त्र पूर्व 'पर्याय'में समकाये जाचुके हैं

श्रतः श्रधिक देर न करता हुश्रा, श्रन्तिम मन्त्रका पाठ करके समाप्त करता हूं।

(५६) श्रनाद्येन यशसा तेजसा ब्राह्मणवर्चसेन॥८०॥

श्रर्थ—[हे महामिहम !] (श्रन्नाचेन) शारीरिक शिक्त द्वारा (यशसा) यशद्वारा (तेजसा) तेजद्वारा (त्राह्मण-वर्चसेन) त्याग श्रौर तपके प्रकाशद्वारा [हम श्रापकी उपासना सदा करते रहें] ॥८०॥

सत्य०-महाराज, प्रकरण समाप्त हो चुका क्या ?

महा०—हां, बेटा, समाप्त होगया । श्रापने देख लिया किस तरह सिवता-महाप्रभु वस्तुतः इन्द्रादि देवोंसे श्रभिन्न होता हुश्रा भी, विभक्त धारणाके समय पृथक् कल्पना कर लिया जाता है। परमार्थ दृष्टिसे इस सकल श्राश्चर्यमयी जगद्रचना तथा विस्तृतिका, बल तथा शक्तिका, प्रकाश तथा प्रदीप्तिका परमाधार वह श्रनेक नामों श्रौर गुणोंका स्वामी, एक, श्रखण्ड, सिचदानन्द परम ब्रह्म ही है।।



## ऋष्टम खएड ।

## एक ऋखएड परम ज्योति।

महा०—प्यारे वेदभक्तो, कलका प्रकरण बहुत लंबा था। कई वार इच्छा तो पैदा हुई, पर मैं आपको अधिक सोचने और साथ २ मनन करनेका अवसर न देसका। यदि कोई विशेष बात आप इस संबन्धमें पूछना चाहें, तो मैं बड़ी प्रसन्नताके साथ उस विषयमें समाधान करनेका प्रयत्न करूंगा।

सत्य॰—भगवन, श्रापने कल तो एक प्रकारसे वैदिक एकेश्वर-वादको हिमाचलके शिखरपर प्रतिष्ठित करके दिखा दिया। श्रारम्भ २ में कई सुनी सुनाई वातें चित्तको डांवा-डोल श्रवश्य करती थीं, पर शनै: २ श्रापको कृपासे पूर्ण सन्तोष होगया है। श्रव यह बात भली भान्ति जान लो गयी है कि वेद भगवान् नाना देवताश्रोंकी उपासना नहीं सिखाता। उसमें केवल भौतिक श्रर्थात् जड शिक्तयोंकी पूजा भी नहीं पायी जाती। वेदका ईश्वर सव बलोंका बलस्वरूप श्रीर सर्वप्रकाशोंका परम प्रकाश है। सूर्य, चांद श्रीर तारागणमें उसीकी मिहमा है। श्राम्न, वायु श्रीर जलमें उसीकी मिहमा है। श्रनन्त लोक, लोकान्तरोंमें उसीकी मिहमा है भगवन, श्रापका कोटिश: धन्यवाद है। श्रव मैंने वैदिक भिक्तवादके रहस्यको कुच्छ २ समभना श्रारम्भ किया है। श्रवमें श्रीर उसे एक, श्रविभक्त परम ज्योतिमें लीन होता हुश्रा देखने लगा हूं। मेरी पहिलेसे ही मूर्तिपृजा तथा श्रन्य सहस्रों प्रकारके देवी-देवताश्रोंकी पृजामें मित स्थिर न होती थी। मैं उन्हें श्रसत्य सममता हुश्रा भी चुप रहता था श्रीर श्रन्दरसे हैरान हुश्रा करता था कि हमारे योगसिद्ध, ज्ञानसिद्ध, श्रनुभवसिद्ध महापुरुषोंने वेदादि शास्त्रोंमें ऐसी वातोंको लिखा क्यों है ? मुम्ने क्या पता था कि श्रुति भगवती तो इनसे भिन्न, इनसे ऊपर, विलच्चण, श्रानन्दप्रद, निर्मल, श्राधिदैविक तथा श्राध्यात्मिक न्रह्माएडोंको परम एकतामें परिपक कर देने वाली पूजाको सिखाती है ! सच है, श्रापके इस न्रह्म-प्रसादसे में कृतकृत्य होरहा हूं।

वस्तु०-महाराज, अब तो यही जान पड़ता है कि सब वस्तुओं का परम स्वरूप वह अखण्ड, एक, ज्योतिस्वरूप भगवान है। उसके विना भूत, भविष्यत् और वर्त्तमान सब असंभव हैं।

महा०—बेटो, श्रापने मेरे भावको भली भांति जाना है। इससे मेरा चित्त सन्तुष्ट तथा प्रसन्न है। वेद जानता है कि उस श्रखण्ड, एक, ज्योतिका परम दर्शन श्रौर साज्ञात्कार श्राध्यात्मिक ही होना उचित है। पर उसका कम क्या हो? भिक्तका उपदेश सुनकर जो मस्ती सी पैदा होती है, वह चिर तक स्थिर रहने वाली सम्पत्ति नहीं होती। कथादिको निरन्तर सुनते रहना चाहिये। उधर प्रवृत्ति होगी, तभी शास्त्रीय मार्गसे परिचय रहेगा। पर हम लोग प्रायः ऐसा समभते हैं कि सदुपदेश द्वारा हमारा जीवन सफल हो गया है। जहां कहीं कोई श्रच्छा ज्याख्यान सुनते हैं, दौड़कर पहुंचते हैं।

पर, प्यारो, यह तो सन्मार्गका आधा भाग है और वह भी छोटा श्राधा। बड़ा तो उसे धारण करनेसे सिद्ध होता है। वह सिद्धि बड़ी कठिन है। ऋपार, संसारके सागरमें भयानक लहरें दिन रात ठाटें मार रही हैं । जीवनकी जीर्रा नौकाको उनपर सावधान होकर तराना है। कोई साथ चलने वाला कर्णधार नहीं मिलता। सदुपदेशक इसी किनारेपर खड़े होकर कुच्छ २ मार्गका इशारा जरूर करते हैं, पर यात्रापर अकेले ही जाना होता है । प्यारो, हमसे पूर्व असंख्य सत्पुरुषोंने अपने पुरुषार्थकी जागृत-रेखाको इतिहास-तलपर प्रतिष्ठित करके, पीछे आने वाले यात्रियोंकेलिये, एक चिरस्थायी, पथ-प्रदर्शक, ज्योति-स्तम्भको खड़ाकर दिया है। हम जानते हैं कि उनकी अन्तिम सिद्धि बाहरके पट देकर अन्दरके पट खोलनेसे हुई थी। पर हम इसे क्योंकर कर पावेंगे ? वेद भगवान्के उपदेशकी यह महिमा है कि वह हमें आदिमें ही आंखें बन्द करना न सिखाकर उन्हें श्रच्छी तरह खोलकर प्रत्येक भौतिक प्रकाशके केन्द्र तक घुसते जानेकी शिक्ता देता है। जितना मनुष्य अधिक तत्त्वज्ञ और अधिक विचारशील होगा, उतना ही शीव उसे ठीक मार्गका श्रौर ठीक मर्मका बोध होगा । चाहे उसकी श्रद्धा श्रनेक प्रकारकी परीचात्र्योंके पीछे जागृत होगी, पर वह होगी श्रमली, सत्यनिष्ठारूपी श्रद्धा । उसके विशाल, उदार, भगवद्भक्ति सरोवररूप हृद्यमें चारों त्रोरसे विशुद्ध भक्तिकी धाराएं आ २ कर लीन होंगी। अलग २ घाराका अलग २ स्रोत होगा । किसीका शान्त, शीतल प्रवाह होगा, तो किसीका प्रचएड,

प्रखर प्रताप भी होगा। पर वह सच्चा भक्त वरुण श्रौर शिवकी शीतल मधुरताको श्रौर श्रमि श्रौर इन्द्रकी प्रचरड प्रखरताको श्रपने एक, श्रलत्त्य, श्रथाह भावमें लीन करसकेगा। प्यारो, वेदका यह श्रद्भत पर चिरसाध्य श्रौर कठिन मार्ग है। इसीपर चलनेसे हमारे पूर्वज ऋषियोंने जीवन-सिद्धिको प्राप्त किया। इसीका श्रवलम्बन करके हमें भी निरन्तर, कमबद्ध विकासकी पद्धतिका अनुसर्ख करना होगा। सच है, आये दिन आनकी आनमें सिद्ध पुरुष बना सकनेका दम भरने वाले कितने ही सम्प्रदाय चले हुए हैं। कोई आंखों, कानों और नासिकाओंको वन्द करके, जिह्नाको तालुसे भिड़ाकर अनाहत शब्दको सुनना सिखाता है। कोई नेती, धोती त्रादि क्रियात्रों, नाना प्रकारके त्रासनों स्त्रौर नाना प्रकारके प्राणायामोंका उपदेश करता है । कोई वीतराग होकर अनासक भावसे युक्त होकर कर्मयोगका मार्ग दिखाता है। कोई ज्ञानवान् होकर एक तत्त्वमें निष्टारूप ज्ञानमार्गकी प्रशंसा करता है। कोई नाना प्रकारके जप, तप, होम यज्ञादि कर्मों का संदेश सुनाता है। कोई सब ज्ञान श्रौर ध्यानसे बढ़कर 'राम' नामके गानकी तुरी बजाता है। कोई माला, करठी देता है, कोई तिलक, छाप लगाता है। कहां तक गिनावें? इन मार्गों का कोई अन्त नहीं है। पर ये सब अधूरे हैं, क्योंकि ये क्रमबद्ध जीवन-नीति तथा दृष्टिबन्धके आधारकी एक तरह अवहेलना करते हैं। ये एकदम अन्तिम सीढ़ीपर छलांग लगवाकर चढ़ाना चाहते हैं। घुटने न टूटें तो और क्या हो ? मुंह की खाकर या तो साधक रह ही जाता है और या किसी न किसी प्रकारके पाखरहरूपी गढ़ेमें धंस जाता है। कितने ही निरपराध लोग भयंकर बीमारियों के शिकार हुये र देखे जाते हैं। अभिमान, अहंकार, दम्भ, कपट, असिह्पणुता आदि मानसिक विकारों को तो यहां उपजाऊ भूमि मिलती है। मुमे वेद भगवानका भिक्त-मार्ग बड़ा सरल प्रतीत होता है। जहां तक चल सकते हो, प्रकाशमें ही चलो। शनैं: शनैं: सूक्म तत्त्वका प्रतिबोध होने लगेगा। अच्छा तो, आप सदा-शिवजी, कुच्छ पृछियेगा क्या ?

सदा०—महाराज, मेरी सन्तुष्टि होचुकी है। केवल एक जिज्ञासा शेष रह रही है। यदि वेद भगवान अखण्ड, एक ज्योतिको ही परम प्रतिपाद्य विषय समभता है, तो यह अग्नि, इन्द्रादि मूलतः भौतिक संकेतोंसे जुड़े हुये नामोंको छोड़कर, नाम और रूपसे रहित, अलद्य भगवानका सीधा स्वतन्त्र उपदेश भी करता है या नहीं? इसमें तो अब मुभे संदेह प्रतीत नहीं होता कि आपकी बताई हुई प्रक्रियाके आधारपर इन भौतिक देवताओंसे एक परम तत्त्वका ही तात्पर्यार्थ प्रहण होना चाहिये। पर यदि वेदका कोई ऐसा संकेत भी मिल सके कि जिसमें उस एक, परम तत्त्वका इन नामोंका आधार छोड़कर साद्यात वर्णन किया गया हो, तो आपकी बड़ी कुपा समभूगा।

महा०—बहुत अच्छी बात है। आपका प्रश्न स्वामाविक और समयानुसार है। अब तो परम्परा द्वारा जिस तत्त्वका बोध हुआ है, उसका अब साचात् परिचय भी होना चाहिये। आपकी यह जानकर प्रसन्नता होगी कि वेदमें साचात् वर्णन भी है। सच बात तो यह है कि इसी वर्णनकी सत्तासे प्रभावित होकर मुके पूर्व-प्रपञ्चित प्रक्रियाके मननकी खोर प्रेरणा सी खनुभव हुई थी। खब मैं वेदके खपने शब्दोंमें भिन्न २ देवताओं के खसली संकेतके स्वरूपको खापके सामने रखता हुखा एक, परम तत्त्वका प्रतिपादन करू गा। सुनिये,

(१) येत आसीद्ध भूमि: पूर्वा यामद्धातय इद्द विदुः । यो वै तां विद्यात्रामथा स मन्येत पुराणवित् ॥८१॥

ग्रय॰ ११।८।७॥

श्रर्थ:—(या) जो (इतः) इससे (पूर्वा) पहिली (भूमिः) भूमि (श्रासीत्) थी ; (यां) जिसे (श्रद्धातयः) सच्चे विद्वान् (इत्) ही (विदुः) जानते हैं। (यः) जो (वै) सचमुच (तां) उसे (नामथा) नामसे (विद्यात्) जान सकेगा ; (सः) वह (पुराण्वित्) पुरानी विद्याको जाननेवाला (मन्येत) समभा जावेगा ॥८१॥

जिस प्रकरणसे यह मंत्र लिया गया है, वहांपर इससे पूर्व छ: मन्त्र और हैं। उनमें इस श्रद्धत, विशाल विश्व-रचनाके श्रादि कारणका विवेचन किया गया है। वहां पर परब्रद्धको सुख्य कारण बताते हुये, उसके संकल्प तथा इच्छादि गुर्णोंकी श्रोर इशारा किया है। साथ ही, तप और कर्मका सहयोग बताया है। इन्द्रादि देवता श्रोंकी उत्पत्तिसे पूर्वकी श्रवस्थाका वर्णन करते हुये इस मन्त्रद्वारा सब पदाथों के परमाधार ब्रद्धको 'पूर्वा भूमि' कहा है। सच्चे विद्वान सब श्राधिभौतिक देवता श्रों तथा श्राध्या-रिमक तप, कर्म तथा श्रन्य भावोंका परम कारण, मृल श्राधार

जिसे मानते हैं, उसे कोई व्यक्ति नामसे वस्तुतः जान नहीं सकता। नाम विशेषणका वाचक होता है। विशेषण परिच्छेदका कारण होता है। खतः जो पदार्थ सब विशेषणों खौर परिच्छेदोंसे ऊपर हो, उसका पूरा नाम कोई नहीं हो सकता । हां, श्रोम्के समान उसका कोई संकेत ठहराया जासकता है। उस अवस्थामें उस संकेतद्वारा सब गुर्णो, सब बलों, सब प्रकाशों तथा सब सद्भावोंकी सूचना प्राप्त होगी। पर वह किसी विशेष गुर्गा, बल, प्रकाश या सन्द्रावका वाचक न होना चाहिये । उस परम कारणके क्षियमें केवल 'वह है' यह भाव ही जागृत किया जासकता है। इससे अधिक उसका वर्णनगोचर होसकना असंभव है। जो उसके नामके इस रहस्यको जानता है, वह पुराणको जानता है। सब पुराणोंका पुराण वह स्वयं भगवान् है। वह अखरड, एक ज्योति, कूटस्थ, नित्य होनेसे परिणामी जगत्के सब पदार्थी से अधिक पुराना है। इसके आगे दो मन्त्रोंमें प्रश्नपूर्वक उसके इन्द्रादि नामोंका रहस्य भी कह दिया गया है।

- (२) कुत इन्द्रः कुतः सोमः कृतो अग्निरजायत । कुतस्त्वष्टा समभवत् कुतो धाताजायत ॥८२॥ ० —८॥
- (३) इन्द्रादिन्द्रः सोमात् सोमो अग्नेरिग्नरजायत । त्वष्टां ह जज्ञे त्वष्टुर्धातुर्धाताजायत ॥८३॥ ०—९॥ अर्थः—(कुतः) कहांसे (इन्द्रः) इन्द्र (कुतः) कहांसे (सोमः) सोम (कुतः) कहांसे (अग्निः) अग्नि (अजायत) प्रकट हुआ। (कुतः) कहांसे (त्वष्टा) त्वष्टा [=निर्माण करनेवाला] (सम्-अभ-

Salada Barana Col Saya a Librar . . . . . . .

वत्) बना (कुतः) कहांसे (धाता) (अजायत) प्रकट हुआ ॥८२॥ (इन्द्रात्) इन्द्रसे (इन्द्रः) इन्द्र (सोमात्) सोमसे (सोमः) सोम (अग्नेः) अग्निसे (अग्निः) अग्नि (अजायत) प्रकट हुआ। (ह) निश्चय करके (त्वष्टा) (त्वष्टुः) त्वष्टासे (जज्ञे) प्रकट हुआ। (धातुः) धातासे (धाता) (अजायत) प्रकट हुआ।।८३॥

प्यारो, यहां आधिभौतिकसे आध्यात्मिकके संक्रमका वैदिक रहस्य खुल रहा है। सूच्मदर्शी भक्त इन्द्रादि भौतिक पदार्थी में पाई जानेवाली महिमाको उनके ऋन्दर वसनेवाले परमपुरुषकी विभूति समभता है। वह कहता है, इस इन्द्रमें ऋसली 'इन्द्र'वह है। इस सोममें त्रसली 'सोम' वह है । इस त्रप्निमें त्रसली 'त्रप्नि' वह है। उस परम ज्योतिसे ऋब वह प्रत्येक पदार्थको ज्योतिष्मान् होता हुआ देखता है। अब वह इन्द्रके सामने खड़ा होकर असली इन्द्रको बुलाता है। श्रव बह भौतिक पदार्थी की स्तुति नहीं कर रहा, हां उनके जीवनरूप भगवानका उस २ नाम द्वारा उपस्थान कर रहा है। समय आने वाला है जब उसकी यह मति परिपक हो जावेगी। वह अगु २ में रम रहे 'राम' को देखकर हैरान होगा कि 'अव मैं अपने वियतमको किस नामसे बुलाऊं' नहीं, अब वह बुलायेगा नहीं, श्रव वह उस श्रमृतरूप प्रेम-रसको पोकर ध्यानारूढ होगा। श्रंव तह चुप होगा, पर उसके हृदयमें श्रलच्य अर्थका अथाह सागर ठाठें मार रहा होगा । उससे कोई पूछेगा, तो वह क्या बतावेगा ? बस, इतना ही जितना कि वेदने इशारा कर दिया है। जब सब नामोंकी व्याख्या कर चुकेगा, तो कह देगा कि 'वस्तुतः' सव नाम तथा रूप उसमें हैं, उसीके द्वारा हैं, उसके हैं, पर वह है इनसे न्यारा। वह एक है, अखण्ड है। वह अनाम है, वह अरूप है। 'वह' 'यह' किया जासकता है, पर 'वह' बताया नहीं जासकता। लोग उसकी बातोंको कुच्छ सममोंगे और कुच्छ न सममोगे। कोई उसे पागल कहेगा और कोई वेदके अनुसार उसे 'पुराणिवत' कहेगा।

सत्य०—महाराज, कई लोगोंका विचार है कि अथर्ववेद पीछेका है और ऋग्वेद सर्व-प्रथम है। क्या ऋग्वेदमें भी उस एक अख़ख़ तत्त्वका कोई इशारा पाया जाता है ?

महा०—हां, सुनिये। पहिले श्रर्थ कहकर भाव−व्याख्या पीछे करू गा।

(४) चतुष्कपूर्दा युवतिः सुपेशा घृतप्रतीका वयुनानि वस्ते । तस्यां सुपूर्णा दृषणा निषेदतुर्यत्र देवा द्धिरे भाग-धेयम् ॥ ८४ ॥ ऋ० १०।११४।३॥

श्चर्य:-[जो] (चतु:-कपर्दा) चार मेढियों वाली (सु-पेशाः) सुन्दर रूपवाली (घृत-प्रतीका) उज्ज्वल मुख वाली (युवितः) युवती (वयुनानि) [विश्वकी] बुनतको (वस्ते) ढांपती [= उपादान कारण-रूप] है; (यत्र) जिसमें (देवाः) देवता (भागधेयं) [श्चपने २] भागको (दिधरे) धारण करते हैं, (तस्यां) उसपर [दो] (वृषणा) जुवान (सु-पर्णा) श्चच्छी पहुँच वाले (नि-सेदतुः) बैठे हैं ॥ ८४ ॥

(५) एकः सुपर्णः स समुद्रमा विवेश स इदं विश्वं भुवनं वि चष्टे । तं पाकेन मनसापश्यमन्तितस्तं माता रेलिह स उ रेलिह मातरम् ॥ ८५ ॥ ०—४॥ अर्थ:—[उनमें से] (सः) वह (एकः) एक (सुपर्णः) अच्छी पहुँच वाला (समुद्र) समुद्रमें (आ-विवेश) घुसता है; (सः) वह (इदं) इस (विश्वं) सगरे (भुवनं) जगत्को (विन्वष्टे) मले प्रकार देखता है। (तं) उसे (पाकेन) पके हुए (मनसा) मन द्वारा (अन्वितः) समीपसे (अपश्यम्) देखता हूं; (तं) उसे (माता) (रेलिह) चाटती है (उ) और (सः) वह (मातरं) माताको (रेलिह) चाटता है ॥ ८५॥

(६) सुपर्णं विषाः कवयो वचोभिरेकं सन्तं बहुधा कल्पयन्ति । छन्दांसि च दथतो अध्वरेषु ग्रहान्त्सोमस्य मिमते द्वादश ॥ ८६ ॥ ०—५॥

श्रर्थ—(विप्राः) विद्वान् (कवयः) भक्तजन [उस] (सुपर्ण) श्रच्छी पहुँच वालेको [जो वस्तुतः] (एकं) एक (सन्तं) है (बहुधा) बहुत प्रकारसे (वचोभिः) वचनों द्वारा (कल्पयन्ति) वर्णन करते हैं । (च) श्रौर [उसके गुणगानकेलिये] (छन्दांसि) छन्दोंको (द्धतः) धारण करते हुए (श्रध्वरेषु) यह्नोंमें (सोमस्य) सोमको [श्राहुतिकेलिये] (द्वादश) बारह [धारण करने वाले] (प्रहान्) पात्रविशेषोंको (मिमते) बनाते हैं ।। ८६ ।।

(७) सहस्रधा पञ्चदशान्युक्या यावद् द्याबापृथिवी तावदित्तत् । सहस्रधा महिमानः सहस्रं यावद् ब्रह्म विष्ठितं तावती वाक् ॥ ८७॥ ० ८॥

श्चर्य-(सहस्रधा) हजार वार (पञ्चदशानि) पदरह (उक्था) स्तोत्र [हैं]; (यावत्) जहां तक (द्यावा-पृथिवी) द्युतोक श्रीर भूतोक [हैं] (तावत्) वहां तक (इत्) बराबर (तत्) 'वह' [है]। (महिमानः) महिमाएं (सहस्रधा) सहस्रों वार (सहस्रं) हजारों [हैं]; (यावत्) जहां तक (ब्रह्म) स्तोत्र (बि-स्थितं) फैल सकता है (तावती) वहां तक (वाक्) वाणी [फैलती हैं]।। ८७॥

इन चार मन्त्रोंमें सृष्टिविद्या तथा भगवत्-स्वरूपके विषयमें श्राति गृढ संकेत पाये जाते हैं। श्रव मैं उन्हें क्रमसे कहता हूँ। प्यारो, ब़ह सुन्दरी, रूपवती, युवती कौनसी है ? वस्तुत; वह संसार मायाकी त्रावारभूत, मृत्तप्रकृति ही होगी। उसीमें त्राधि-भौतिक देवतागरा, सूर्य, चन्द्रादि अपने २ भागको प्राप्त कररहे हैं। उसी एक प्रधानकारणके परिणाम विशेष भांति २ के दिव्य रूपोंमें प्रकाशमान होरहे हैं। उसीमें खाध्यात्मिक देवतागण, नेत्रादि ज्ञाने-न्द्रिय, हाथ ऋादि कर्मेन्द्रिय, प्राणादि मुख्यपाण तथा मन, बुद्धि **ब्रादि ब्रन्तःकर**ण ब्रपने २ स्वरूपभूत भागको प्राप्त कररहे हैं। प्रत्येक इन्द्रियका मूल प्रकृतिके साथ विशेष पारिणामिक तात्त्विक कार्य-कारसाहर संबंध है। वही मूल उपादान कारसाहर युवती चार मेढियों अर्थात बाल-गुम्फोंसे सुमूपित है। चारों दिशाओं में उसके कार्यों का विस्तार पाया जाता है। जैसे किसी सुन्दरीने अपने सिरके बालोंको चार विभागोंमें गृंथ रखा हो, वैसेही उस मृल माया-मयी शक्तिके तैजस, वायव्य, जलीय तथा पार्थिव विभागों में श्रनन्त विस्तार पाये जाते हैं। उसके ऊपर जीव श्रौर परमात्मारूपी दो जुवान, मानो, वश पाए हुए हैं। उनमेंसे एक 'सुपर्र्या' श्रर्थात् ञ्यापक तस्त्र समुद्रमें घुसरहा है । अनन्त प्रकारका कार्यात्मक

जगत् नानाविध प्रवाहोंका श्राधार होनेसे 'समुद्र' कहा गया है। वह अखरह, एक ज्योति इसमें सर्वत्र व्यापक है। इसीसे वह प्रमु एकसाथ सगरे ब्रह्माएडको देख लेता है। वह दूर भी है और समीप भी है। पर समीपवर्ती अर्थात् आध्यात्मक साज्ञात्कारके भावसे उसका दर्शन निरन्तर श्रभ्यासशील मनद्वारा ही होसकता है। वह बाहरके स्थूल साधनोंसे साज्ञात् नहीं किया जासकता। जब अन्दरकी सुच्म, दिव्य दृष्टिसे वह जान लिया जाता है,तो वह इस सारी मायामें श्रोत प्रोत होता हुत्रा भासता है। यह जगन्नि-र्मात्री, मूलप्रकृतिरूपी माता उसे चाटती और प्यार करती है और वह इसे चाटता और प्यार करता है। दोनों परस्पर सम्बद्ध होरहे हैं। विद्वान्, भक्तजन जानते हैं कि वह सर्वत्रव्यापक जगदीश्वर एक अविभक्त, अखरह है। पर फिर भी पूजाके सौकर्य तथा बोचकी सगमताके श्रमिप्रायसे वे उसका श्रनेक नामों तथा प्रकारोंद्वारा वाचिक निरूपण करते हैं। वे नाना प्रकारके छन्दों द्वारा भक्तिरसके प्रवाहको वहाते हुए उसीके स्तोत्र गाते हैं । वे सोमयझोंके विस्तारद्वारा उसी एक, अतस्य तत्त्वकी आराधना करते हैं। सोमयाग यहोंमें मुख्य सममा गया है। मुख्यके साथ गौगाका भी प्रहर्ग हो जाता है। सोम जिन यात्रोंमें डालकर होमा जाता है, वे 'मह' कहलाते हैं, वे 'डपांछु, अन्तर्याम'आदि मेदसे बारह होते हैं मुख्य यागकी श्रोर पूरा संकेत करता हुआ वेद भगवान स्पष्टकपसे कहता हुआ प्रतीत होता है कि समय कर्मकारहका इष्ट, आराभ्य देव 'बहु' एक, अलएड, ज्योतिर्मय तत्त्व ही है । उसीके मिन्न २ स्वरूपांशोंको इन्द्रादि नामों द्वारा श्राराथा जाता है। यहाँको उस

एक तत्त्वका सूचक समभ कर ही मनुष्य उनके द्वारा मोत्तको प्राप्त होसकता है। ऐसा न समभता हुआ कर्मकाएडी संसार-बन्धनसे छूट नहीं सकता। यही भाव पीछे श्राकर वेदान्तमें विस्तारको प्राप्त हुआ। इसका मूल वेदमें स्पष्ट विद्यमान है । श्रन्तिम मन्त्र सारे स्तोत्रोंका ध्येय उसी एक तत्त्वको बताता है। पंद्रह हजार स्तोत्रोंका विषय 'वह एक' है। इस समय ऋग्वेदमें दस हजा़रसे कुच्छ ऊपर स्तोत्र हैं। ऋषिका तात्पर्य यह प्रतीत होता है कि समय स्तोत्रमय वेदका नाना नामों द्वारा इशारा उसी एककी स्रोर है । पर इसका यह भाव नहीं है कि उसकी पूरी स्तुति हो चुकी। जितना लोक श्रौर परलोक अर्थात् सकल ब्रह्माण्डका विस्तार है, उतना ही 'वह' है। त्रर्थात् उसका इतना विस्तृत वर्णन करना मानुष शक्तिसे बाहर है उसकी महिमात्रोंके हजारों हजारोंकी कोई गिनती नहीं। एक २ महिमात्मक स्वरूपको कई शब्दोंद्वारा प्रकट करते हैं । इसलिये उसके सब स्वरूपोंको प्रथम तो हम जान ही नहीं रहे, श्रौर जो कुच्छ जानते भी हैं, उसे पूरा २ वर्णन नहीं कर सकते। हां, हमारी आरा-धना-शक्ति जितना स्तुतिका विस्तार करती जाती है, उतना ही वाणी साथ २ फैलती जाती है। अर्थात् भक्त लोग उस एक लच्यको जितने प्रकारसे गाते हैं, उतने ही 'उस'के वाचक या संकेतक शब्द भी बढ़ जाते हैं। पर यह निश्चित बात है कि वह एक है। उसके नाम और रूप अनेक हैं और मानवी बुद्धिकी कल्पनाके फल हैं। सच पूछो तो उस एकके अनेक नाम उसके विषयमें हमारी अपनी श्रसमर्थताके सूचक हैं। प्यारो, इस प्रकार मैंने आपके कथनानुसार ऋग्वेदके इन चार मन्त्रोंका बड़ा संचिप्त भावानुवाद किया है।

सदा०—महाराज, वैदिक यज्ञका परम लत्त्य 'वह' एक तत्त्व है। इसका संकेत ऋग्वेदमें कहीं श्रौर भी पाया जाता हैं ? श्राधु-निक विवेचकोंने ऋग्वेदके दूसरेसे लेकर श्राठवें मण्डल तकके भागको प्राचीनतम माना है। क्या उसमें भी कहीं ऐसा इशारा पाया जाता है ?

महा०—बेटा, ऋग्वेदके भिन्न २ भागोंका भले ही परस्पर विवेक हो। पर ब्राह्मण प्रन्थों श्रौर उपनिषदादिकी श्रपेन्ना तो समृचा ऋग्वेद सभीकी परिभाषामें प्राचीनतर है। इसलियेपूर्व कहे प्रकारसे इस बातकी पुष्टि हो चुकी है कि ऋग्वेदके अन्दर ऐसे संकेत पाये जाते हैं जो उस एक, श्रख़रड ज्योतिके सूचक सममे जा सकते हैं। पीछे ऋषियोंने अधिक स्पष्ट शब्दोंमें उसी मृत संकेतका थिस्तार किया है। इस विषयमें त्राज तक कोई नयी स्रोज नहीं होसकी। उसी पुरानी बातको लोग नये २ रंगमें रंगते चले आ रहे हैं। इसीलिये उस तत्त्वके जाननेवालेको अथर्ववेदने 'पुराख-वित्' कहा था। श्रव मैं श्रापके संतोषकेलिये 'बालखिल्य' सूकोंमें से दो मन्त्र रखुंगा। ये सुक्त आठवें मण्डलके अन्तर्गत सममे गये हैं और ये मण्डलोंके विभागादि पीछे ही कल्पित हुए होंगे। इससे मन्त्रोंकी नवीनताकी निर्विवाद पुष्टि नहीं की जासकती। श्रस्तु, श्रभी हमें श्रपने प्रकरणको ही सामने रखना चाहिये। इन वातोंपर फिर विचार होता रहेगा। सुनिये,

(८) यमृत्वजो बहुधा कल्पयन्तः सचेतसो यहमिमं वहन्ति। यो अनुचानो ब्राह्मणो युक्त आसीत्का स्विचत्र यजमानस्य संवित् ॥८८॥ ऋ०८।५८।१॥ श्रर्थ:—(यं) जिस (इमं) इस (यज्ञं) यज्ञको (बहुधा) कई प्रकारसे [परम बोधार्थ] (कल्पयन्तः) कल्पना करते हुये (सचेतसः) बुद्धिमान (ऋत्विजः) ऋत्विज (बहुन्ति) धारण करते हैं। (यः) जो [=ज्ञहां] (श्रनुचानः) तत्त्ववेदी (ब्राह्मणः) ब्राह्मण [ही] (युकः) युक्त [किया जाता] (श्रासीत्) है; (तत्र)उस [यज्ञ] में (यजमानस्य) यजमानकी (सं-वित्) मानसिक धारणा [तत्त्व-दृष्टि] (का-स्वित्) कैसी [होनी चाहिये] ॥८८॥

प्यारो, कर्मकाण्डके प्रकार अनेक हैं। देवता अनेक हैं। उनकी आहुतियां अनेक हैं। पर इस सारे विस्तारमें कोई एक सूत्र भी है। उसीके सहारे और उसीके उद्देश्यसे यह सारा कर्मचक ऋषिलोग घुमाते रहे हैं। यदि कर्म-चक्रके अधिष्ठाता, नायक, पुरोहित आदि तत्त्व-दर्शनसे शून्य होंगे, तो यजमानका सारा प्रयत्न निष्फल होगा। हां, यदि वे सावधान और परमदर्शी होंगे, तो अवश्य उसका बेड़ा पार होगा। योग्य, वैदिक रहस्योंके ज्ञाता ब्राह्मणोंके अधिष्ठानमें यज्ञ करते हुये यजमानको उस अनेकतामें वर्तमान एक सूत्रका परिचय होसकेगा। उसकी धारणा तथा दृष्टिका अगले मंत्रहारा स्वरूप दिखाते हैं।

(९) एक एवाप्रिर्वहुधा समिद्ध एकः सूर्यो विश्वमतु
प्रभूतः । एकैवोषाः सर्विमिदं वि भात्येकं वा इदं वि बभूव
सर्वम् ॥८९॥ ०—२॥

श्रर्थः—(एकः) एक (एव) ही (श्रप्तिः) श्रप्ति (बहुधा) बहुत प्रकारसे (सम्-इद्धः) प्रकाशित [होता है] ; (एकः) एक (सूर्यः) सूर्य (विश्वं) ब्रह्मार्स्ड (श्रनु) में (प्रभूतः) प्रतापी [होता है] । (एका) एक (एव) ही (उषाः) उषा (इदं) इस (सर्वं) सब [जगत्] को (वि-भाति) खूद प्रकाशित करती है; (एक) एक [ही] (वै) सचमुच ( इदं ) यह ( सर्वं ) सब ( वि-बभूव ) नाना प्रकारसे होरहा है [अथवा, बना रहा है] ॥८९॥

यजमानको चाहिये कि अपना इष्ट 'उस एक' अखरड ज्योतिको ही सदा समभे जो श्रनन्त रूपोंमें प्रतिरूप होरहा है । जैसे साधारण भौतिक श्रमि गृह्य, यज्ञिय, दावानल, वडवानल, जठरा-नल, रमशानानल, श्रादि भेदोंसे श्रनेक होजाता है, पर वस्तुतः वह एक ही रहता है। सूर्य एक है, पर अनेक पदार्थी पर पड़ कर प्रतिफलित होकर अनेक प्रकारसे प्रतिभासित होता है। उषा एक है, पर उसके प्रकाशसे कौन वस्तु है जो उज्ज्वल नहीं होजाती? ठीक ऐसे ही, नहीं, इससे अनन्त गुण अधिक यह एकताका सूत्र उस एक, श्रखरड ज्योतिके विषयमें मौजूद सममना चाहिये। कोई रूप, रस, स्पर्श, गन्ध और शब्द नहीं, जिसमें 'वह' न हो श्रीर जो 'उस' से न हो । ऋषियोंने केवल निदर्शनकेलिये कुच्छ प्रमुख देवता चुन लिये हैं। पर उनकी संख्या नियत नहीं है। वे तीन हैं, तीस हैं और तेंतीस कोटि हैं । वास्तव में परमाणु २ देवता है, क्योंकि आधिमौतिक ज्योतिका वह केन्द्र है। प्रत्येक पदार्थ इस प्रकारसे उस एक, अखण्ड ज्योतिका आधिरैविक अंश बन रहा है। मानो, वही एक सब अनेक वन रहा है। पर इस सारी प्रक्रियाके बोधके परचात् वैदिक आदर्श-धारणा यह होनी चाहिये कि वह एक है, वह एक है। वही सबका विधाता, वही सबका स्वरूपप्रदाता है। पत्ते २ में उसकी हरियाली है। फूल २ पर उसकी रंगत है। वह सबमें है। सब कुच्छ उससे हैं। वही सब कुच्छ है, क्योंकि सब कुच्छ उसके बिना सच्चे यजमानकेलिये कुच्छ भी नहीं रहता। श्रव यजुर्वेदसे दो श्रित सरल श्रीर परिचित से मन्त्र सुनाकर इस प्रकरणको समाप्त कर दूंगा।

(१०) तदेवाग्निस्तदादित्यस्तद्वायुस्तदु चन्द्रमाः । तदेव शुक्रं तद्वब्रह्म ता त्र्यापः स प्रजापतिः ॥९०॥

यजु॰ ३२।१॥

श्रयी:—(तत्) वह [एक, श्रखरड, ज्योति] (एव) ही (श्रिप्रिः) श्राग्नि [है]: (तत्) वह (श्रादित्यः) श्रादित्य [है]; (तत्) वह (वायुः) वायु [है], (उ) श्रोर (तत्) वह [ही] (चन्द्रमाः) चांद [है]। (तत्) वह (एव) ही (श्रुकं) वल [है]; (तत्) वह (ब्रह्म) ब्रह्म [है] (ताः) वे (श्रापः) जल [भी वही है]; (सः) वह (प्रजापितः) प्रजापित [भी वही है]।।९०।।

श्रप्ति, सूर्य, चांद, वायु श्रोर जलकी श्राधिभौतिक सृष्टिउसीसे है। उनकी श्राधिदैविक विभूति उसीकी है। जितना बल है, वह सब उसीसे है। वही सब प्रजाश्रोंका पति है। सबका कारण, सब नामोंका वाच्य, परम पुरुष 'वह' भगवान है।

(११) न तस्य प्रतिमा ऋस्ति यस्य नाम महद्व यशः। हिरण्यगर्भ इत्येषः। मा माहिथ्यंसीदित्येषा। यस्मान जात इत्येषः॥९१॥

श्रर्थः—(तस्य) उसकी (प्रतिमा) उपमा [बराबरीकी वस्तु, मूर्त्ति अदि] (त) नहीं (श्रस्ति) हैं; (यस्य) जिसका (नाम) नाम (महत) महान् [यशः] यश है [=जिसके महान् यशको अनेक नामोंसे गाया जाता है]। (हिरएयगर्भः इति) 'हिरएयगर्भः शब्दसे आरंभ होने वाला (एषः) यह [चार मन्त्रोंका अनुवाक], (मा मा हिंसीत् इति) 'मा मा हिंसीत्' इन शब्दोंसे आरंभ होने वाली (एषा) यह (ऋचा), (यस्मान्न जातः इति) 'यस्मान्न जातः' इन शब्दोंसे आरंभ होने वाला (एषः) यह [दो मन्त्रोंका अनुवाक उसीका प्रति-पादन करते हैं]।।९१।।

प्यारो, यजुर्वेदने स्वयं यह निर्णय कर दिया है कि वह एक तत्त्व वस्तुतः अनाम और अनुपम है। हां, ऋषियोंने उसके आंशिक स्वरूपोंको मन्त्रोंमें गाया है। किसी मन्त्रका देवता इन्द्र है, किसी का वरुण है, किसीका प्रजापित है और किसीका कोई और। बुद्धिमानको चाहिये कि सर्वत्र उसी एक, अखरड ज्योतिमें ही उन सब मन्त्रों और वैदिक स्तोत्रोंका तात्पर्य समके। प्यारो, जब वेद भगवान स्वयं स्पष्ट शब्दोंमें अपने प्रतिपाद्य परम तत्त्वका इस प्रकार संकेत कर रहा है, तो अब इसमें किसीको संदेह-अस्त न होना चाहिये।

सदा०—महाराज, तो यह स्पष्ट बात हुई कि हमारे पूर्व पुरु-पाञ्चोंने उपनिषदोंकी रचनासे पूर्व, साचात् वैदिककालमें ही उस एक अखरड ज्योतिका दर्शन कर लिया था। भगवन्, मैं अब तक बड़ी भूलमें पड़ा था। मैं वेदके प्रारम्भिक गौरवसे भली मान्ति परिचित न था। इस आपकी बतायी हुई, नयी प्रक्रियाके अनुसार अब वैदिक आध्यात्मिक गंगाके अनवरत प्रवाहको कुच्छ २ समम गया हूं। अब तो सारा वेदान्त वेदका साचात विषय ही जंचने लगा है। महा०—सडजनों, आपने निरन्तर इतने दिन एक ही विषयके पोषक प्रकरणोंको बड़े धेंग्रेसे सुना है। मुक्ते इस बातका हर्ष है कि यह प्रक्रिया आपने पसंद की है। मेरा विश्वास है कि इसके अधिक प्रचारसे वैदिक विद्या और भक्तिका गौरव बढ़ेगा। अब मैं दो प्रकरणोंमें वेद-प्रतिपादित अखण्ड ब्रह्मके सामान्य महिम-स्तोत्रोंका नमूना आपके सामने रखकर कुच्छ कालकेलिये इस सिलसिलेको छोड़ दूंगा। या, शायद चलता भी रहे। अस्तु, जो भगवान्को स्वीकार होगा।

## नवम खग्ड।

## सर्वशक्तिमत्ता, सर्वव्यापकता, सत्यस्वरूपता।

---

सत्य०-भगवन्, आज तो उस एक, अखरड, जगदीश्वरके सामान्य स्वरूपके प्रतिपादक मन्त्रोंकी ही व्याख्या करेंगे ?

महा०-हां, बेटा, मैं श्रव कलके संकेतके श्रनुसार यही करू गा। किसी प्रकारकी भूमिकाकी श्रावश्यकता प्रतीत नहीं होती । ध्यान जमाकर वेद-रसका पान करें। सुनिये,

(१) विष्णोः कर्माणि पश्यत यतो व्रतानि पस्पशे ।
इन्द्रस्य युज्यः सस्ता ॥९२॥ यजु० ६।४॥
अर्थः—[ हे साधकवर्ग] (विष्णोः) सर्वव्यापक भगवान्के
[जन] (कर्माणि) कर्मो [=वल प्रकाशों] को (पश्यत) देखो;
(यतः) जिनके आधारपर [जसने] (व्रतानि) आधिभौतिक तथा

श्राधियाज्ञिक नियमोंको (पस्पशे) बांध रखा है। [वह] (इन्द्रस्य) इन्द्रका (युज्यः) योग्य (सखा) साथी [है] ॥९२॥

प्यारो, पूर्व कही प्रक्रियाके अनुसार 'विष्णु' चराचर जगत्की नियन्त्री अद्भुतशक्तिमयी विभूतिका वाचक है। विभक्त आधिदैविक कोटिमें सूर्यका ही रूपान्तर है। अविभक्त आध्यात्मिक कोटिमें 'उस' श्रखरड, सर्वज्योतिका वाचक होजाता है । उसीकी यह महिमा है कि उसके बांधे हुए सारे भौतिक तथा धार्मिक नियम श्रविचलितरूपसे सदा चलते हैं । इस विशाल, सुन्दर, सुक्रम विश्व-विस्तारका नियामक 'वह' है। धर्म सदा सुखप्रद और अधर्म सदा दु:खप्रद होता है, इस अभंग मर्यादाकी प्रतिष्ठा 'उसी' से होती है। सखरड अथवा विभक्त कोटिमें 'उस' की सब विभूतियां परस्पर सहायक और सब मिलकर 'उस' की मार्ग-अवर्शक होती हैं। केवल इन्द्र और विष्णुकी ही नहीं, वरन् सूर्य, सविता, मित्र, पूषा आदि और विष्णु, भग, रुद्र, वरुण आदिकी भी वैसी ही मित्रता है। दो का संकेत निदर्शनमात्र है। वस्तुतः 'उस' की सब विभृतियां सर्वत्र स्रोत प्रोत होरही हैं।

(२) तह विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः। दिवीव चक्षुराततम् ॥९३॥ ०—५॥

अर्थ:—(इव) जैसे (दिवि) आकाशमें (चत्तः) दृष्टि (आ-ततं) सब ओर विस्तृत [होकर विना किसी कष्ट और रुकावटको अनुसव किये निकट और दूरवर्ती पदार्थों को महरा कर लेती है, वैसे ही] (सूरयः) [आध्यात्मक प्रेरणाके धनी=]सुविद्यान् लोग (विष्णाः) विष्णुके (तत्) उस [=पूर्व-कथित प्रसिद्ध' पर रहस्यमय] (परमं) परम (पदं) पदको (सदा) [=योगयुक्त तथा व्युत्थानकी दशात्रोंमें समानभाव तथा सहज स्वभावसे] (पश्यन्ति) देखते रहते हैं ॥९३॥

प्यारो,यह बाहरकी ऋांख निःसन्देह दूर ऋौर निकटके पदार्थी का ह्रप दिखाती है। पर कब ? जब मार्गमें कोई ऋोट न हो । इस त्तिये वेदने त्र्याकाशकी त्र्योर इसके विस्तारका वर्णन उपमामें डाल कर उसका गौरव बढ़ा दिया है। पर फिर भी इस दृष्टिकी एक सीमा आ जाती है जिसके अन्दर ही यह रूप-प्रदर्शन करा सकती है। पर योगयुक्त, महात्मात्रोंकी दिव्य, अनुभवकी आंख प्रमुके वैभवको देखनेमें न किसी श्रोरसे परिचित है श्रौर न किसी सीमाको मानती है । वह सर्वत्र और सर्वदा उस भगवानके अखरड शासनरूप परम पदका दर्शन करती हुई 'उस' के प्रसादकी भिखारन बनी रहती है । इसकेलिये ब्रह्म साज्ञात दुर्शनका विषय होजाता है। उसकी परोत्तताकी समाप्ति हो लेती है। तात्पर्य यह है कि भगवद्-दर्शन साधकके साधनके श्चनुसार सर्वत्र श्रौर सर्वदा होसकता है । उसकेलिये विशेष तीर्थ श्रौर मन्दिर श्रथवा तिथि श्रौर नत्तत्रका विचार तथा आयास निरर्थक है। जहां जब और जो जीवनकी कमाई कर लेता है, उसे, वहीं और तब भगवान् अपने प्रत्यत्त प्रसादका पात्र बना लेते हैं। इसलिये सच्चे भक्तोंको व्यर्थ बातोंसे मन हटाकर कर्त्तव्य कर्मकी श्रोर कृदम बढ़ाना चाहिये।

(३) सर्वे निमेषा जित्तरे विद्युतः पुरुषादिधि । नैनमूर्ध्वं न तिर्य्यञ्चं न मध्ये परि जग्रभत् ॥९४॥ यजु० ३२।२॥ त्रर्थः—(सर्वे) सब (नि-मेषाः) गतियां [श्रौर सब] (वि-युतः) प्रकाश [उस श्रखण्ड ज्योतिस्वरूप] (पुरुषात्) पुरुषसे (श्रिष्ठि) पीछे [ = उसके श्रधीन, उसकी श्राज्ञासे] (जज्ञिरे) प्रकट हुए। [पर] (एनं) इसे (न) [कोई] (ऊर्ध्व) सीधा (न) (तिर्यञ्चं) तिरछा [श्रौर] (न) (मध्ये) बीचमें (परि-जयभत्) पूरी तरहसे पासका॥९४॥

आंखकी मपकसे लेकर सौर जगत्की गति तक सब गतियां 'उसी' के इशारेंसे होती हैं। जुगनुसे लेकर सूर्य तकके सब प्रकाश 'उसी' के चमकारे हैं। जिधर चलो, उधरही 'वह' व्याप रहा है। उसका कोई पारावार नहीं। उसका अन्त आज तक कोई नहीं पा सका। वह स्वतः अगम्य, अतक्यें है, पर अपनी विभूतियों से भक्तजनों को प्रेरता रहता है।

(४) एषो ह देवः मदिशोऽनु सर्वाः पूर्वो ह जातः स उ गर्भे अन्तः । स एव जातः स जनिष्यमाणः मत्यङ् जनास्तिष्ठति सर्वतोष्ठस्यः ॥९५॥ ०—४॥

श्रर्थ: — (एषः) यह (ह) ही (देवः) देव (सर्वाः) सब (प्रदिशः) प्रदेशों (श्रनु)में [न्याप रहा है]; [वह] (पूर्वः) पहिले (ह) ही (जातः) प्रकाशमान [होता है, श्रौर] (सः) वह (उ) ही (गर्में) जन्मने बाले बालकके (श्रन्तः) श्रन्दर [होता है, जो कुच्छ] (जातः) हो चुका [है] (सः) वह (एव) ही [= उसी से है]; [जो कुच्छ] (जनिष्यमाणः) होने वाला [है] (सः) वह [= उससे है]; [वह] हे (जनाः) लोगो, (प्रति-श्रङ्) भीतरवर्ती [होता हुश्रा भी] (सर्वतः मुखः) सब श्रोर मुख किये हुए (तिष्ठति) रहता है ॥९५॥

कोई देश, कोई प्रदेश ऐसा नहीं, जहां 'वह' न हो । भूत, भावी श्रीर वर्त्तमान, चराचर पदार्थों के श्रन्दर वह समान भावसे विराजता है। माताके गर्भमें बालकके हृदयमें भी उसका प्रकाश है। पर वह हृदयवासी ही नहीं, वह सर्वत्र, सब श्रोर देखने श्रीर विचरने वाला भी है।

(५) यस्माज्जातं न पुरा किञ्चनैव य त्रा वभूव भुवनानि विश्वा । प्रजापितः प्रजया सर्थ्वरराणस्त्रीणि ज्योतीर्थ्वषि सचते स षोडशी ॥९६॥ ०—५॥

श्चर्थः—(यस्मात्) जिससे (पुरा) पहिले (जातं) हो चुका हुश्चा (किञ्चन) कुच्छ (एव) भी (न) नहीं [है]; (यः) जिसने (विश्वा) सव (भुवनानि) लोकोंको (श्चा-वभूव) पूर्णतया रचा है। (सः) वह (प्रजापतिः) प्रजाका मालिक [श्चपनी] (प्रजया) प्रजाके द्वारा (घोडशी) सोलह कला सम्पूर्ण [होता हुश्चा] (सम्-रराणः) खूब रमण करता हुश्चा (त्रीणि) तीन (ज्योतींषि) ज्योतियोंकी (सचते) [श्चपने भावसे] भावित करता है।।९६॥

वह सब प्रजाका स्वामी है। प्रजाके सब पदार्थ वस्तुतः उसीके हैं। मन सिंहत छः ज्ञानेन्द्रिय, पांच कर्मेन्द्रिय और पांच प्राण् प्रजाके हैं। उसीने वे दे रखे हैं। इसिलये वे उसीके हैं। वे ही उसके असंख्य पिण्डोंमें पायी जाने वाली सोलह कलाएं हैं। उनसे युक्त होकर प्रजाके रमणमें उसका रमण है। आंख देखती है। कान सुनता है। यह उसीकी विचित्र शिक्तका परिणाम है। मैं और आप उस पके हुए फलके केवल चखने वाले हैं। वह कैसे पक्तता है, इसमें हमारा प्रवेश नहीं है। इसलिये हम संसारमें रमते हैं तो क्या रमते हें ? न हमें इसके पूर्वका और न परका कुच्छ पता ही है। इसपर और अधिक यह कि मोहवश दलदलमें धंस कर न निकलते ही बनता है और न वहीं खड़ा रहनेमें कुच्छ असली रस आता है। असलमें रमता तो वही राम है, जो सब कुच्छ जानता है, सभी सोलह हों या सोलह हजार हों, कलाओं को घुमाता है, सब सुख, दु:खके कीचड़के बीचमें रहता है और फिर सर्वथा निःसंग, अस्पृष्ट और निर्लेप रहता है। वही भगवान अप्रिमें है। वही विद्युतके प्रकाशमें है। वही आदित्यके प्रतापमें है। वह सब ज्योतियों की परम ज्योति है। वह सबमें है, सब कुच्छ है और सबसे न्यारा है।

(६) वेनस्तत्पश्यित्रहितं गुहा सद्यत्र विश्वं भवत्येक-नीडम् । तस्मिनिदर्थंसं च वि चैति सर्वथंस स्रोतः मोतश्च विभूः प्रजासु ॥९७॥

श्रर्थः—(वेनः) विद्वान् (तत्) उसे (सत्) सद्रूप (गुहा) [बुद्धि की] कन्दरामें (नि-हितं) प्रतिष्ठित (पश्यत्) पाता है; (यत्र) जिस [=उस]में (विश्वं) [नानारूप] ब्रह्माएड (एक-नीडम्) समन्त मावसे समाश्रित (भवित) होरहा है। (इदं) यह (सर्वं) सव (तिस्मिन्) उसमें [प्रत्यके समय] (सम्-एति) समा जाता है; (च) श्रौर [उससे ही सृष्टिके श्रारंभमें] (वि-एति) नानारूपोंमें [निकल] श्राता है; (सः) वह (वि-भूः) रूप २ में प्रतिरूप होने बाला (प्रजासु) प्रजाश्रोमें [पट-तन्तुश्रोंके समान] (श्रोतः) श्रोत (च) श्रौर (प्रोतः) प्रोत [होरहा है]।।९०।।

योगी उसे कैसे कहां पाते हैं ? इसका प्रथम पादने सुन्दर उत्तर दे दिया है। आगेके तीन पाद उसकी व्यापकताका बस्नान करते हैं। आपने भिन्न २ पिच्चोंके अलग २ घोंसले देखे हैं । वह भग-वान् भी अनोखा घोंसला है जिसमें न केवल सारे पत्ती वरन् सारे चराचर पदार्थ आश्रयको प्राप्त होरहे हैं । शेष भाव भी बड़ा मनोहर और परिचित है।

(७) प्रतद्वोचेदमृतं नु विद्वान् गन्धर्वो धाम विभृतं गुहा सत् । त्रीणि पदानि निहिता गुहास्य यस्तानि वेद स पितुः पितासत् ॥९८॥ ०—९॥

श्रर्थः-(गन्धर्वः) गन्धर्व (विद्वान्) (नु) ही (तत्) उस (श्रमृतं) श्रम्तका (प्र-वोचेत्) श्रच्छी तरह वर्णन कर सकेगा; [वह] (विभृतं) नाना प्रकारसे भरा हुश्रा (धाम) श्राश्रय [होता हुश्रा] (गुहा) कन्दरामें (सत्) वर्तमान [है]; (श्रस्य) इनके (त्रीणि) तीन (पदानि) पांव (गुहा) गुफामें (नि-हितानि) धरे पड़े हैं, (यः) जो (तानि) उन्हें (वेद) जानता है (सः) वह (पितुः) पिताका (पिता) पिता [=परमगुरु] (श्रस्त्) होगा ॥९८॥

साधारण विद्वान् ब्रह्मज्ञानका ऋधिकारी नहीं होसकता।
पूर्ण वैदिकविद्यारूपी गौको धारण करनेवाला, साचात्कारी ही उस
परम सूच्म वच्चका वर्णन करनेका साहस करसकता है जो एक
स्रोर तो सूच्म बुद्धि-वच्चसे भी सूच्म होकर उसके बीचमें घुस रहा
है स्रोर दूसरी स्रोर उसका इतना विस्तार है कि सब लोक,
लोकान्तरोंका वह धाम स्रर्थात् स्राश्रय बन रहा है। प्यारो,

आश्चर्य है! वह विशाल ब्रह्माएडको अपने अन्दर लेकर इस बुद्धिकन्दरामें प्रतिष्ठित होरहा है! यह ठीक है कि साज्ञात्कारी महात्मा
जो कुच्छ कहेगा, यथार्थ कहेगा। पर उस तत्त्वका अन्त वह पा
चुका है, यह बात नहीं है। वड़ी किठनतासे उसका एक विभूतिमय
चरण ही कुच्छ २ समममें आता है। उसीका व्याख्यान भी हो
सकता है। उसके आगे तो भक्त उस अथाह आनन्द सागरमें
निमम होकर 'आनन्द, आनन्द' यही कहेगा, और तो कुच्छ न
बता सकेगा। कोई कितना भी बड़ा सिद्ध पुरुष क्यों न हो, परम
तत्त्वके पूरे परिच्छेदको तो वह नहीं जान सकता। प्यारो, सच
बात तो यह है कि वह है ही सब परिच्छेदोंसे अतीत। कोई दौड़
लगावे भी, तो भी कहां तक? जो उसको पूरा जान ले,वह परमगुरु,
बापका बाप कहावे, पर वह तो स्वयं भगवान ही होगा। और
तो कोई उसके स्वरूपको पूरा क्या जान सकेगा?

(८) स नो बन्धुर्जनिता स विधाता धामानि वेद भ्रुवनानि विश्वा। यत्र देवा अमृतमानशानास्तृतीये धामनध्यैरयन्त ॥९९॥ ०—१०॥
अर्थः—(यत्र) जिस (तृतीये) तीसरे (धामन) धाममें (देवाः)
देवता (अमृतं) अमृतको (आनशानाः) प्राप्त होते हुये (अधिऐरयन्त) अपर उठकर विचरते हैं; (सः) वह [= तृतीय धाम
स्वरूप, भगवान्] (नः) हमारा (बन्धुः) बन्धु [है], (जनिता)
उत्पादक [है], (सः) वह (विधाता) [है]; [वह] (विश्वा)
सब (धामानि) धामों [और] (भुवनानि) लोकोंको (वेद)
जानता है ॥९९॥

यह लोक एक धाम है, परलोक दूसरा धाम है। पर ब्रह्मधाम इनसे न्यारा ही है। इस लोकमें सुख और दुःख दोनों पाये जाते हैं। परलोकमें जो सुकमों का सुगतिरूप फल होता है, केवल सुख पाया जाता है। इसिलये उसे नाक अर्थात् दुःखरिहत भी कहते हैं। पर ब्रह्मलोक या तृतीयधाम इन्द्रियगोचर, मर्यादावान, दुःखरमारक, सुखकों भी होन सममता है। वह तो आत्मैक गम्य, निरितशय, आनन्दैकघन कहा गया है। उसे वासनावान् मनुष्य नहीं प्राप्त होसकते। वहां वासनातीत, आप्तकाम, निष्काम अमृतभोगी देवताओंका ही अधिकार है। जब तक साधारण एषणाओंसे उपर उठनेका सामर्थ्य मनुष्य नहीं होसकता।

(९) तदेजित तन्नैजित तहूरे तद्वन्तिके । तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः ॥१००॥ यजु० ४०।५॥

श्रर्थः—(तत्) वह [ एक श्रखण्ड ज्योति ] ( एजति ) गति करता है; (तत्) वह (न) नहीं (एजति) गति करता; (तत्) वह (दूरे) दूरी पर [है]; (उ) श्रौर (तत्) वह (श्रन्तिके) निकटमें [भी है]। तत्) वह (श्रस्य) इस (सर्वस्य) सवके (श्रन्तः) श्रन्दर [है]; (उ) श्रौर (तत्) वह (श्रस्य) इस (सर्वस्य) सबके बाहर [भी है]।।१००॥

अभी मैंने आपकाध्यान तीसरे धामके अधिकारियों, एषणाओंसे मुक्त महात्माओंकी ओर दिलाया था। अगले मन्त्रमें ऐसे ही मोह, शोकसे रहित होचुके सद्भक्तको जिस भगवान्से मधुर मिलन प्राप्त होता है, उसका स्वरूप बताते हैं।

(१०) स पर्य्यगाच्छुक्रमकायमत्रणमस्नाविरथ्यंशुद्धम-पापविद्धम् । कविर्मनीषी परिभूः स्वयम्भूर्यायातथ्यतोऽर्यान् व्यद्धाच्छाश्वतीभ्यः समाभ्यः ॥१०१॥ ०—८॥

श्रर्थ:—(सः) वह [ एकत्वदर्शी उस भगवान्के चरणोंमें ] (पिर-श्रगात्) भले प्रकार पहुँच जाता है [जो] (श्रुकं) प्रकारायुक्त (श्रकायं) शरीररहित [श्रत एव] (श्रव्रणं) फोड़े [श्रादि दोषों] से रहित (श्र-स्नाविरं) स्नायुरहित (श्रुद्धं) श्रुद्ध (श्र-पापिवद्धं) पापसे श्रदृषित (कविः) सर्वविद्वान् (मनीषी) सत्यसंकल्प (पिर-भूः) सर्वव्यापक (स्वयम्भूः) स्वतः सिद्ध [है, श्रीर जिसने] (शाश्रतीभ्यः) श्रनादि (समाभ्यः) वर्षों (=काल) से (याथातथ्यतः) ठीक २ [श्रर्थात्] पदार्थों का (वि-श्रद्धात्) विधान कर रखा है।।१०१॥

वह सर्व प्रकारके सूदम तथा स्थूल शरीर तथा व्याधि, रोग आदिके बन्धन तथा दोषसे सदा मुक्त है। उसका सन्ना भक्त उसे सर्वत्र सर्वदा सर्वथा प्रकाशमान अनुभव करते हुए गुण्दर्शी हो जाता है। उसकेलिये यह सममना असभव होजाता है कि भगवान्ने कोई दुःख दुःखके भावसे बनाया है। उसे सगरी रचना की तहमें भगवान्की मंगल-कामना दीख पड़ती है। वह पूर्ण है, उसकी रचना भी पूर्ण है। यहां सब कुच्छ ठीक चला आता है और चला चलेगा। (११) बृहन्नेषामिष्ठाता अन्तिकादिव परयति । यस्तायन्मन्यते चरन्त्सर्वे देवा इदं विदुः ॥१०२॥

श्रय० ४।१६।१।।

श्रर्थ:—(देवा:) देवता (इदं) यह (सर्व) सब (विदुः) जानते हैं [िक] (यः) जो [=यदि कोई] (स्तायन्) छिपता हुआ (चरन् ) विचरना (मन्यते) सोचता है [तो] (एषां) इन [= लोक, लोकान्तरों श्रथवा देवों] का (बृहन्) महान् (श्रिधष्ठाता) शासन करने वाला (इव) मानो (श्रन्तिकात्) पाससे [होकर] (पश्यति) देख रहा होता है।।१०२।।

प्यारो, यहांसे अब आपके सामने वरुण नामसे अखरह महान् प्रभुके महान् शासनका वर्णन करनेवाले एक अत्यन्त प्रभावशाली सूक्तके कुच्छ भागको रखूगा। इस मन्त्रमें उसे सब देवों तथा लोकों का शासक तथा गुप्तसे गुप्त चेष्टाओंका जाननेवाला कहा है। इस्ती भावको आगे फैलाकर दिखाते हैं।

(१२) यस्तिष्ठति चरति यश्च वश्चिति यो निलायाँ चरति यः प्रतङ्कम् । द्वौ संनिषद्य यन्मन्त्रयेते राजा तद्व वेद्द वरुणस्तृतीयः ॥१०३॥ ०---२।।

श्रर्थ;—(यः) जो (तिष्ठति) खड़ा होता है, [जो] (चरिता) चलता है, (च) श्रौर (यः) जो (वञ्चिति) फेर देकर [=धोस्नेस्ने] चलता है, (यः) जो (निलायं) छिपकर [श्रौर] (यः) जो (प्र-तङ्कम् ) द्वावके साथ (चरित) चलता है, [यह श्रौर] (यत्) जब (द्रौ) द्रो (सं-नि-सद्य) मिल बैठ (मन्त्रयेते) सम्मति करते हैं (राजा) (वह्याः) वह्या (तृतीयः) तीसरा [= उनका समीपवर्ती] होकर (तत्) उस [सब बात] को (वेद्) जानता है ॥१०३॥

कोई कुच्छ, कहीं द्यौर कैसे ही क्यों न करे, वरुण-महाप्रभु उस सबको ठीक २ जानता है।

(१३) उतेयं भूमिर्वरुगस्य राज्ञ उतासो चौर्चु हती
दूरे अन्ता । उतो समुद्रौ वरुगस्य कुक्षी उतास्मिन्नस्य
उदके निलीनः ॥१०४॥ ०—३॥

त्र्यं:—(उत) त्रौर (इयं) यह (भूमिः) पृथिवी (उत) त्रौर (असौ) वह (दूरे, अन्ता) विस्तृत सिरोंवाला (बृहती) बड़ा (द्यौः) युलोक (वरुणस्य राज्ञः) वरुण राजाके [अधीन हैं] (उत-उ) श्रौर इसी प्रकार (समुद्रौ) दोनों [पार्थिव तथा अन्तरिचवर्ती] समुद्र (वरुणस्य) वरुणकी (कुत्ती) कोखों [के समान हैं]; (उत) तथा [वह इतना विशाल होता हुआ भी, सर्व व्यापक होनेसे] (अस्मिन) इस (अल्पे) चुल्लू भर (उदके) पानीमें भी (निलीनः) छिपा हुआ है।।१०४।।

(१४) उत यो द्यामितसर्पात् परस्तान्न स ग्रुच्यातै वरुणस्य राज्ञः । दिव स्पशः प्रचरन्तीदमस्य सहस्राक्षा श्रवित पश्यन्ति भूमिम् ॥१०५॥ ० —४॥

श्चर्थ:—(उत) और (यः) जो [=यदि कोई] (द्यां) द्युलोकको [भी] (श्चति) पार करके (परस्तात्) दूर (सर्पात्) चला जासके

[तो भी] (सः) वह (वरुणस्य राज्ञः) वरुण राजाके [अधिकारसे]
(न) नहीं (मुच्यातै) छूट सकता। (इदं) (अस्य) इसके (स्पराः)
बांधने वाले [=िसपाही] (दिवः) ग्रुलोकसे [आ २ कर] (इदं) यह
[=यहां] (प्र-चरन्ति) घूमते हैं; (सहस्र-अज्ञाः) हजारों आंखों
वाले (भूमिं) भूमिसे (अति) परे भि सब कुच्छ] (पश्यन्ति)
देखते हैं।।१०५॥

वरुण महाराजका सर्वत्र साम्राज्य है। यदि कोई चाहे कि मैं पाप भी करू और उसके दु:खरूप परिणामसे भी वच जाऊं, तो यह नहीं होसकेगा। वरुण राजासे भागकर वह कहां जावेगा ? पृथिवीपर, द्युलोकमें और उससे भी परे, सब जगह वरुणका राज्य है। उसका पूर्ण ज्ञान सब घटनाओंसे ऐसे ही परिवित रहता है, जैसे, मानो, उसके गुप्तचर सब जगह फिरते हों।

(१५) सर्वं तद्ध राजा वरुणो वि चच्टे यदन्तरा रोदसी यत् परस्तात् । संख्याता अस्य निमिषो जनानामक्षानिव श्वघ्नी नि मिनोति तानि ॥१०६॥ ०—५॥

श्रर्थः—(यत्) जो [कुच्छ] (रोदसी) भूमि श्रौर श्राकाशके (श्रन्तरा) बीचमें [श्रौर] (यत्) जो [इससे भी] (परस्तात्) परे [हैं] (तत्) उस (सर्व) सबको (राजा) (वरुणः) वरुण (वि-चष्टे) श्रच्छी तरह देखता है । [कहां तक कहें] (जनानां) लोगोंकी (निमिषः) [श्रांखों की] भपकें [भी] (श्रस्य) इसकी (सं-ख्याता) गिनी हुई हैं; (इव) जैसे (श्वच्नी) जुश्रारिया (श्रज्ञान्) पासोंको (नि-मिनोति) हिसाबसे फेंकता है [बैसे ही वरुण] (तानि) उन

[सब वस्तुष्यों] को [मर्यादा के अन्दर रखता तथा फेंकता है]।। १०६।।

यह उसीको पता है कि किस समय कौनसी चालसे जगत्का हित होगा। सच पूछो तो हम सब उसके इस संसाररूपी शतरब्जकी खेलकी गोटें हैं। जिसे जहां ठीक सममता है, वह रख देता है, अब एक मन्त्रसे अग्नि-महाप्रभुके अखरड शासनका वर्णन करके एक और अति गौरवयुक्त स्क्रका कुच्छ भाग आपके सामने रख्ँगा। उसमें इन्द्र-महाप्रभुका अखरड कोटिमें अद्भुत संकेत पाया जाता है।

(१६) ऋषिः परेषु घामसु कामो भूतस्य भन्यस्य। सम्राडेको विराजति ॥१०७॥ अय० ६।३६।३॥

श्रर्थः—(श्रग्निः) श्रिप्त (परेषु) दूर [से दूर] (धामसु) लोकोंमें (भूतस्य) जो कुछ होचुका है उसका [श्रौर] (भव्यस्य) जो होना है उसका (कामः) श्रभीष्ट-साधक (एकः) श्रद्धितीय (सम्राट्) (वि-राजित) प्रकाशमान होता है।।१०७॥

भौतिक तथा सखण्ड आधिदैविक अग्नि केवल पृथिवीपर अधिकार रखती हैं पर अखण्ड, आध्यात्मिक अग्नि सर्वत्र व्यापक होती हुई, सब ज्योतियों की ज्योति है। प्रत्येक भूत और भावी अभीष्ट-सिद्धिका करने करानेवाला वह स्वयं है। वह एक, अद्वितीय, सबके अपर सम्राट् है।

सदा०-भगवन्, यह क्योंकर जाना जासकता है कि अमुक मन्त्रमें किस कोटिके देवताका संकेत है।

महा०-जहां किसी देवताका भौतिक संकेत साथ जुड़ा हो, वहांपर उसे सखरड श्राधिदैविक कोटिके श्रन्दर प्रहण करना होगा। जहांपर विशेष भौतिक संकेत न पाया जाता हो, वहांपर श्राखण्ड कोटिका प्रकरण समम्तना चाहिये । प्रायः शुद्ध श्राधि-भौतिकसे लेकर शुद्ध आध्यात्मिक पर्यंत कोटियोंका क्रम प्रत्येकसूक्तमें देखा जासकता है। इसका कारण मनुष्य-बुद्धिकी क्रमबद्ध प्रगतिका विचार ही समभा जासकता है। विशुद्ध श्रखण्ड श्राध्यात्मिक कोटिके मन्त्र प्राप्त करने योग्य आदर्शके सूचक हैं। केवल भौतिक वर्णन करनेवाले मन्त्रोंमें 'देवता' उन मन्त्रोंके विषयोंका सूचक है। श्रात्मोन्नतिमें साधन, चेतन्यविशिष्ट श्राधिदैविक भावका वहांपर समावेश नहीं है। जैसे नदी आदि पदार्थी के वर्णन पाये जाते हैं। जब उन्हींमें चेतनताका समावेश करके देखा जाता है, तो वे देवतापदके श्रसली श्रर्थको देनेवाले होकर पूर्व-संकेतानुसार कोटि-क्रमसे ऋखण्ड, एक, तत्त्वतक पहुँचानेवाले होजाते हैं । सार यह कि देवताका मुख्य स्वरूप आध्यात्मिक है। अब मैं जो सूक्त श्रापको सुनाने लगा हूं उसमें इसी भावके श्रनुसार श्राधिदैविक तथा आध्यात्मिक कोटियोंका संमिश्रण मिलता है। श्रस्तु, सुनिये,

(१७) यो जात एव प्रथमो मनस्वान् देवो देवान् कतुना पर्यभूषत् । यस्य शुष्माद्रोदसी अभ्यसेतां नृम्णस्य महा स जनास इन्द्रः ॥१०८॥ ऋ० २।१२।१॥ श्रर्थः—(यः) जो (जातः) प्रकट होता हुम्रा [=स्वभाव से] (एव) ही (प्रथमः) श्रेष्ठ (देवः) देव (मनस्वान्) दृढ़ संकल्पवाला (कतुना) बुद्धि तथा पराक्रमद्वारा [शेष] (देवान् ) देवोंको (परिन्थ्रभूषत्) मात कर देता है। (यस्य) जिसके ( शुष्मात् ) सुखा देने वाले [वल] से (रोदसी) भूमि और आकाश (अभ्यसेताम्) काँपते हैं, हे (जनासः) लोगो, ( नृम्णस्य ) शक्तिकी ( महा ) अधिकता [ के कारण ] से (सः) वह (इन्द्रः) इन्द्र [=ईश्वर कहलाता है ] ।।१०८।।

तत्त्वकी दृष्टिसे इन्द्र शेष देवोंसे ऋभिन्न है, क्योंकि वे सारे ही श्रखण्ड ज्योतिके चमत्काररूप हैं। परन्तु विभक्त कोटिके उपचारसे प्रत्येक देवता भिन्न २ विभृतिका प्रकाशक है । किसीका विचार करते हुए भक्तके मानसिक नेत्रोंकेसामने भौतिक प्रतिभासके कारण शान्त, गम्भीर स्वरूपका चित्र त्राता है तो दूसरे किसीका ध्यान करनेसे उपता और तेजका प्रकाश होने लगता है । इसमें कोई संदेह नहीं कि सब सखएड श्राधिदैविक ज्योतियोंमें इन्द्रका तेज श्रेष्ठ और श्रसद्य है । श्रन्य कोई देवता पराक्रममें उसकी पहुँच नहीं पहुँच सकता। ज्यों ही इन्द्रका भाव प्रकट होता है, वीर्य ऋौर श्रोजकी, मानो सारे शरीरमें संक्रान्ति होने लगती है। श्रालस्य दूर भागता है। स्फूर्ति पैदा होती है। ज्ञात्र तेजका विकास होता है। उस वीरताके उद्गमको देखकर भूमि श्राकाश, मानो, थर्राने लगते हैं। वेद खयं लोगोंको सूचना देता है कि बल और पराक्रमकी प्रधानताको ही आधिदैविक परिभाषामें 'इन्द्र' नामसे पुकारते हैं। इस नाम श्रौर स्वरूपको श्रखण्ड कोटिमें ले जाकर जगदीश्वरके अनुपम बल और तेजका दर्शन होने लगता है।

भक्तकी दीनता दूर होती है और यशस्विताके लच्चणोंका उदय होने लगता है।

(१८) यः पृथिवीं व्यथमानामद हद्ग् यः पर्वतान् प्रकु पिताँ अरम्णात् । यो अन्तिरक्षं विममे वरीयो यो द्यामस्त-भ्नात् स जनास इन्द्रः ॥१०९॥ ०—२॥

श्रर्थः—(यः) जिसने (व्यथमानां) कांपती हुई (पृथिवीं) पृथिवीको (श्रद्धत्) दृढकिया है; (यः) जिसने (प्रकुपितान्) श्राति कोध युक्त (पर्वतान्) पर्वतोंको (श्ररम्णात्) शान्त कर रखा है। (यः) जिसने (वरीयः) श्राति विशाल (श्रान्तरित्तं) श्रान्तरित्तको (विनममे) अच्छे प्रकार मापा है; (यः) जिसने (द्यां) द्युलोकको (श्रस्तभ्नात्) प्रतिष्ठित किया है, हे (जनासः) लोगो, (सः) वह (इन्द्रः) इन्द्र है।।१०९।।

प्यारो, पृथिवीके गर्भमें उबलता हुआ द्रव पदार्थ मौजूद है।
सूर्यसे पृथक होकर यह पृथिवी शनै: २ ऊपरसे ठएडी होती चली
गयी है। अभी इसके अन्दर गरमी पायी जाती है। उसीके कारण
कभी २ अब भी यह कांपने लगती है। ज्वालामुखी पर्वतोंमें अब
भी कभी २ अन्दरके कोपका प्रकाश देखा जाता है। वह कोप भी
कितना भयानक और नाशक होता है। थहलका मच जाता है।
गांवकं गांव उजाड़ होजाते हैं। यह प्रभुकी महिमाका ही एक
चित्र है कि इस प्रकारके कोपसे भरे हुए पदार्थों को उसने हद भूमि
और स्थिर पर्वत बनाकर निवासके योग्य कर दिया है।

वस्तु०-महाराज, यह तो सब भौतिक सरदी, गरमीके नियमींके

श्रनुसार श्रपने श्राप होरहा है ? इससे ईश्वरकी महिमा क्योंकर जानी जासकती है ?

महा०--प्यारे, ईश्वरीय जिज्ञासाका निरूपण करते हुए भगवान्में सारे भौतिक जगत्की प्रतिष्ठा कही गयी थी । उन्हीं इशारोंको पुनः स्मरण करो । भक्तकी दृष्टिमें जड भूत, कुच्छ नहीं कर रहे । जो कुच्छ होरहा है, प्रभुकी प्रेरणासे होरहा है। यह उसे ही ज्ञान होता है कि ऋसंख्य प्राणियोंके स्टाप्यात्मिक विकास तथा कर्मानुसार सुख, दु:खके उपभागकेलिये कहां कैसी भौतिक परि-स्थिति तथा सामग्रीकी त्रावश्यकता है । जहां जो कुच्छ पाया जाता है, वहां सब कुच्छ इसी ईश्वरीय दृष्टिकी प्रेरणासे पाया जाता है । भगवान्का भक्त पृथिवी श्रौर**्पर्वतोंकी** महती्सत्तासे ही नहीं, वरन साधारण लोगोंकी दृष्टिमें तुच्छ प्रतीत होने वाले घासके एक २ तिनकेमें भी ईश्वरीय महिममय हाथका खेल देखता है। अन्तरिच्च लोककी हमारी दृष्टिमें भले ही कोई अवधि न हो। पर सर्वव्यापक प्रभुने उसके एक २ चप्पेको माप रखा है। वह कौन सा कोना है जहां वह न हो ?वह सब स्थानोंपर सबमें रम रहा है। सूर्य, चांद और नक्तत्रोंका जगत् भी आश्चर्यमय जगत् है। सब लोक, लोकान्तरोंका मर्यादानुसार स्थिति तथा गतिसे युक्त होना, प्रकाश पैदा करना और प्रकाशको प्रतिबिंखित करना इन्द्र महाप्रभुकी प्रेरमाका ही परिमाम है। जो अद्भुत शक्ति यह सारा खेल खेल सकती हैं, उसे ही इन्द्र नामसे ऋषियोंने अपने स्तोत्रोंमें प्रसिद्ध किया है।

(१९) यो इत्वाहिमरिग्णात् सप्त सिन्धून यो गा उदा-जदपधा वलस्य । यो श्रश्मनोरन्तरिनं जजान संद्वक् समत्सु स जनास इन्द्र: ॥११०॥ ०—३॥

श्रर्थः—(यः) जिसने (श्रिहें) विधातक [मेघरूपी सर्प] को (हत्वा) मारकर (सप्त) सात (सिन्धून्) सागरोंको (श्रिरिणात्) गितमान् किया है; (यः) जिसने (वलस्य) ढांपने वाले [मेघ] के (श्रपधा) बाड़ेसे (गाः) गौश्रोंको (उद्-श्राजत्) बाहर हांका है। (यः) जो (श्ररमनोः) पत्थरों [=मेघ-खण्डों] के (श्रन्तः) मध्यमें (श्रिग्नं) श्राग [=बिजुली]को (जजान) पैदा करता है; हे (जनासः) लोगो, (समत्सु) संप्रामोंमें (सं-वृक्) खूब काटने वाला (सः) वह (इन्द्रः) इन्द्र है।।११०।।

त्यारे सङ्जनो, इस मन्त्रके शब्दोंको सममानेकेलिये मैं थोड़े से च्याोंमें इन्द्र-महाप्रभुके आधिभौतिक आधारकी संचिप्त व्याख्या कर देता हूं। उससे अनेक स्थल सरलतासे सममे सममाये जा सकेंगे। मध्यलोकका विस्मय जनक विस्तार हमारे जीवनके साथ घना संबन्ध रखता है। वर्षा ऋतुमें जीवनका रस चू २ कर पृथिवी माताको आनन्दित तथा कृतार्थ कर देता है। जब वह किसी सूखे वर्षमें ऊपर ही रुका रहता है, तो कोलाहल मच जाता हैं। ओषिधां, वनस्पतियां सूखने लगती हैं। भूमि नये बीजको धारण नहीं करती। कृषिका सर्वनाश होने लगता है। बेचारे किसान चातककी नाई ऊपरको मुख उठाये ताकते रहते हैं। नाना प्रकारकी व्याधियां लोगोंको आ घेरती हैं। वर्णज व्योपार भी मन्द पड़ जाता है।

हरियालीका नामो निशान मिट जाता है। जिधर देखो, धूली उड़ती है। श्रधिक क्या, जीवन निःसार प्रतीत होता है। श्रव इसी बातको कथाका रूप देकरयों कहते हैं। सूर्य श्रौर पृथिवीका विवाह होता है। पृथिवी जगत्की माता है श्रौर सूर्य पिता है। माताके श्रंग २ में प्रतापी स्वामीके सम्पर्कसे तेजका संचार होता है। रोम २ से स्वेद-विन्दुऋोंके रूपमें उसके जीवनका रस बाहर निक-लता है। यह उस माताकी सन्तित है। पिता बड़े प्यारसे उसे श्रपनी श्रोर खींचता है। वह ऊपरको उठती हुई माताकी दृष्टिसे ऋोम्मल होजाती है। माता व्याकुल होजाती है। खाना पीना छोड़ देती हैं। श्रव पतिके संगसे नये जीवनके संचारमें उसकी रुचि नहीं रही। जब तक उसे पहिली सन्तानके पुन: दर्शन नहीं होते, वह कोई बात भी करनेको तय्यार नहीं होती। अब पितकी समीपता जीवन तो क्या पैदा करेगी, उसे भूनती चली जाती है। पतिदेव व्याकुल हो उठते हैं। यह सच है उसने ही नव-जात शिशुको माताकी गोदसे अपनी सुनहरी रश्मियों द्वारा अपनी श्रोर खींचा था। पर वह उसके पास नहीं पहुँचा था। उसे बीचमें ही किसी डाकूने घेरकर अपने हां रोक लिया था। पिताका तो अपने बहुत कार्मोके कारण फिर इधर ध्यान ही न रहा था। पर माताकी इस व्याकुलताने उसके भी होश भुला दिये। वह उन्हीं कदमोंपर वापिस लौटा श्रौर तलाशमें लग गया । उसका प्रचरह प्रकाश उसके मार्गमें रुकावट था। चोरोंकी तलाशमें गुप्त नीतिका सहारा लेना होता है। श्रावश्यकता क्या नहीं कराती। सब जगतका

पिता मध्यलोकके राजाके पास गया और उससे प्रार्थना की कि 'मेरा कार्य करदो । मेरो सन्तान तुम्हारे राज्यमें गुम हो रही है । उसका पता निकालो । मैं तुम्हारे इलाकेके भेदोंको जानता नहीं हूं । मेरा तीत्र प्रकाश इस तलाशके काममें रुकावट भी डालता है । जो कुच्छ मेरे पास है, मैं उसे तुम्हारी भेएट करूंगा। जैसे भी हो मेरा यह काम कर दो।' इन्द्र मध्य लोकका राजा था। उसे यह सुनकर बड़ा क्रोध चढ़ा कि मेरे राज्यमें ऐसे डाकू भी रहते हैं जो दूसरोंका माल लाकर यहां दबा बैंठते हैं श्रोर मेरे नामको भी, मानो, बट्टा लगाते हैं । उसने सूर्यको आश्वासन देकर अपने घर वापिस भेजा श्रीर शीघ्र ही कार्य कर देनेका वचन दिया । महीनों तलाशमें लगा रहा। सारा काम गुप्तरूपसे हुन्ना। पता तब लगा जब उसकी वीर सेनाने डाकुओंकी छावनीका घेरा डाल लिया श्रीर उन्हें मैदानमें निकलकर युद्ध करनेको ललकारा। सावनका श्रारम्भ हो चुका था। शत्रुदल भयभीत हो गया, शोकके काले वस्त्र पहनकर बाहिर निकल आया। हजारों योजनोंमें उसका विस्तृत मण्डल था । वृत्र, श्रहि, दानु, दास, दस्यु, शम्बर, वल, रौहिरए श्रादिकितने ही उसके सेनापित थे। नाना प्रकारकी मायासे वे परिचित थे। कभी उठकर, कभी बैठकर, कभी सिक्कडकर और कभी फैलकर वे लड़ते थे। कोई वरसों पर्वतोंमें छिपा रहता था श्रौर उसका पता ही न चलता था। इन्द्रसे बहुत भींकाभीकी भी इन्होंने की। पर उसने एक न सुनी । एक २ डाकूको दूरढकर बाहर निकाला और श्रपने व असे चकनाचूर कर दिया। डाकुओं के पहाड़ी दुर्गों को उसने

खोल दिया । जो पृथिवीको रसीली सन्तति गुम रही थी, वह मिल गई। वह सावनके मेंहकी धारात्रों के साथ फिर माताकी गोदमें जा पहुँची। माताने धन्यवाद किया, पिता प्रसन्न हुए।पर यह किसे पता था कि उनके भाग्यमें ऐसा ही सन्ताप प्रतिवर्ष बदा है । पर इन्द्र महाराजका कोटिशः धन्यवाद करना चाहिये कि जिसने उस दिनसे लेकर सदाकेलिये उनकी जल-त्राष्ट्राह्म गुमी हुई सन्तानको द्वराढ देने और दवा रखनेवाले डाकुट्योंको नष्ट करते रहनेका अत प्रहण कर रखा है। सारा वर्ष वह चुपचाप तलाश करता हुआ जब सावनके आरंभमें विजयी होनेवाला होता है, तब उसकी श्रोजस्वी सत्ताका इमें परिचय होता है। सच है, महापुरुष बावोंसे नहीं, कार्यसे ही अपना परिचय दिया करते हैं। प्यारो, यह है वेदका प्रसिद्ध देवता, इन्द्र और उसका प्रसिद्ध इन्द्र-वृत्र युद्ध। प्रथ्वीपर वसनेवाली प्रजाके जीवनके साथ इस आधिभौतिक घटनाका गहरा सम्बन्ध है। इसीसे इसकी इतनी महिमा है। आजकी नागरिक, शिल्पशालाश्रोंमें बन्द रहनेवाली प्रजाको इसमें कदा-चित्वह खाभाविक रस अतीत न होसके, जो भूमिकी कमाई करनेवाले, कृषिप्रधान लोगोंको अनुभव होना चाहिये। पर वैदिक ऋषियोंकेलिये यह घटना असली जीवन-घटना थी । इसीलिये वे इस भौतिक उपचारको सीढ़ी बनाकर महामहिम अखण्ड ज्योति-स्वरूप भगवान्के द्वार तक जा पहुँचे। इन्द्र चात्र आदर्शके रूपमें जातीय नायक समका गया । उसके स्तोत्रोंमें सबी वीरतामयी भिक्तिका रस बह निकला इस नित्य, भौतिक इतिहासके अपर श्रालंकारिक कविताका समुज्ञ्वल वेष पद्दनाया गया । जल वाष्प

होकर ऊपर उठता है। मध्यलोकमें एक शक्ति तो ऐसी है जो उसे वहीं थामे रखना चाहतो है। दूसरी प्रधानशक्ति उसे पुन: विसर्जित करती रहती है। भाव तो इतना ही है, पर इसका विस्तार कितना है ? श्रौर, फिर वह विस्तार सच्चे काव्य रससे पूर्ण श्रौर चमत्कारी है । उसे पढ़ते हुए चित्तमें नाना रसोंका सान्त्विक संचार होता है। तत्त्वदर्शी चित्तको उस रसमें भगवद्भक्तिका रस मिल जाता है। इन्द्र भौतिक शक्ति है। पर केवल भौतिक शक्ति ऋपने श्राप यह सारा कार्य हमारे भज्ञे बुरेकेलिये नहीं कर सकती। यह चेतन चित्तकी चितवनका चमत्कार होना चाहिये। मट आंखें खुल जाती हैं। पूर्व कही प्रक्रियाके अनुसार केवल भौतिक कोटि श्राधिदैविक सखरडमें श्रौर वह श्राध्यात्मिक श्रखरडमें लीन हो जाती है। श्रव विजुलीकी लसकमें श्रौर वादलकी कड़कमें भक्तको भौतिक नहीं, वरन् श्राध्यात्मिक इन्द्र-महाप्रभुका खेल दिखाई देता है। मैंने यह संनेपसे रहस्यको खोलनेका यत्न किया है ताकि शेष इन्द्र-विषयक मन्त्रोंको श्राप विना कष्टके श्रव समभ सकें । बात वही है, भाव वही है। पर रस अनोखा है, चमत्कार निराला है। इसलिये यहां पुनरुक्तिका दोष न समभना चाहिये।

इस मन्त्रमें जल-रोधक रात्रुको 'श्रिहि' श्रौर 'वल' राब्दों श्रौर 'दास' से वर्णन किया है। 'श्रिहि' का मुख्य भाव श्राघात पहुँचाना होता है। सर्पको भी इसी भावकी दृष्टिसे श्रिहि कहा जाता है। 'वल' का श्रौर 'वृत्र' का भाव एक ही हैं, श्रर्थात् ढांपकर रोकलेने वाला। रुके हुये जल नव छोड़ दियेगये, तो, मानो, सात सागरोंकी रोक उठा दी गई। वृष्टिकी धारात्र्योंको 'वल' के गुप्त बाड़ेसे गौत्र्यों की नाई बाहर हाँक देना भी बड़ा सुन्दर भाव है। काले र मेघ ही शत्रुके पहाड़ी दुर्ग हैं। उनके दुकड़े र करता हुआ, उनके अंदर बिजुलीकी आग पैदा करके, मानो, इन्द्र उनको जलाकर नष्ट कर देता है।

(२०) येनेमा विश्वा च्यवना कृतानि यो दासं वर्ण-मधरं गुहाकः । श्वघ्नीव यो जिगीवाँ लक्षमादद्र्यः पुष्टानि स जनास इन्द्रः ॥१११॥ ०—४॥

श्रर्थः—(येन) जिसने (इमा) इन (विश्वा) सव [लोकों] को (च्यवना) गितशील (कृतानि) किया है, (यः) जिसने (दासं) 'दास' (वर्षा) वर्णको (श्रधरं) नीचे (गुहा) गढ़ेमें (श्रकः) धरा है। (यः) जो (श्रर्यः) स्वामी (लक्षं) लक्ष्य (जिगोवान) जीत लेनेवाले (श्वदनी-इव) जुआरिये [श्रथवा शिकारो] की भान्ति (पुष्टानि) बलवर्षक [पदार्थों] को (श्रा-श्रदन्) धारण करता है, हे (जनासः) लोगो, (सः) वह (इन्द्रः) इन्द्र है ॥१११॥

'दास' शब्दसे यहां लूटनेवाले, दूसरेका धन दबानेवालेका भाव लेना है। जल पृथिवीका है और घुत्रादि उसे दबा बैठते हैं। इससे उन्हें दासवर्ण कहा है। वेदमें दो वर्णों का ही स्पष्ट वर्णन पाया जाता है। एक तो यही दास वर्ण, जिसे इन्द्र नीचे गढ़ेमें धकेल कर निराहत करता रहता है। दूसरा आर्य वर्ण जो इन्द्रके समान दीन-दुःखमोचनमें लगा रहता है। इन्द्र पुष्टिके साधन, जलादिको शत्रुआंसे छीन लेता है जैसे शिकारी शिकारको या जीता हुआ जुआरिया बाजीको पकड़ लेता है। (२१) यं स्मा पृच्छन्ति कुह सेति घोरम्रुतेमाहुर्नेषो अस्ती त्येनम् । सो अर्थः पुष्टीर्विज इवामिनाति अदस्मे धत्त स जनास इन्द्रः ॥११२॥ ०—५॥

श्रर्थः—(यं) जिस ( घोरं ) उम्र स्वरूपके विषयमें [ लोग ] (पृच्छन्ति स्म) पृछते हैं (इति) कि (सः) वह (कुह्) कहां है, (उत) श्रौर [यह भी] (एनं) इसके संबन्धमें (श्राहुः) कह देते हैं (इति) कि (एषः) यह (श्रस्ति) है [ही] (न) नहीं। (सः) वह (श्रर्यः) नाथ (इव) मानो (विजः) कांपती हुई (पृष्टीः) सम्पत्तियोंको (श्रा-मिनाति) खींच लेता है; (श्रस्मैं) इसके प्रति (श्रत्) श्रद्धाको (धत्त) धारण करो; हे (जनासः) लोगो (सः) वह (इन्द्रः) इन्द्र है ॥१११॥

इन्द्र गुप्त है। श्रतः यह उपताका प्रकाश उसका है या केवल भौतिक खेल ही है ? लोकमें सदेह पैदा होजाता है । वेद श्रद्धाको पैदा करता हुश्रा केवल एक मार्मिक इशारा करता है। कौन है जो हाथ श्राई हुई सम्पत्तिको छोड़ना चाहता है। श्रायु, बल, धन, सम्पत्ति सभी चाहते हैं श्रीर सदाकेलिये चाहते हैं। पर श्रकस्मात् इन्हें कौन छीन लेता है। वह कौनसा हाथ है जिसके श्रागे कांपते हुए ये पदार्थ जा पड़ते हैं ? सच है वह हाथ गुप्त है। पर उससे इन्कार नहीं होसकता। वही जगन्नियामक इन्द्र है। उसे केवल वृष्टि बरसानेवाली भौतिक लीला ही मत जानो।

(२२) यो रभ्रस्य चोदिता यः क्रशस्य यो ब्रह्मणो नाधमानस्य कीरे: । युक्तग्राव्णो योऽविता सुशिमः सुतसो-मस्य स जनास इन्द्रः ॥११३॥ ०—६॥ श्रर्थः—(यः) जो (रधस्य) हीनका (यः) जो (कृशस्य) निर्वलका (यः) जो (नाधमानस्य) मांगते हुए (कीरेः) स्तुति गाने वाले (त्रक्षाणः) भक्तका (चोदिता) प्रेरक [श्रीर सहायक होता है]। (यः) जो (सु-शिप्रः) सुन्दर छिववाला (युक्त-प्राव्णः) जुड़े हुए पत्थरों वाले (सुत-संभस्य) निकाले हुए सोम वाले [भक्त] का (श्रवितां) रखने वाला [है], हे (जनासः) लोगो, (सः)वह (इन्द्रः) इन्द्र [है]॥११३॥

वह सबकी टेरको सुनता है। उसके द्वारका भिखारी कभी निराश नहीं होता। वह निर्धनोंका धन श्रौर निर्वलोंका वल है। स्तोत्रोंका लक्ष्य वह है, यज्ञोंका ध्येय वह है।

(२३) यस्याश्वासः प्रदिशि यस्य गावो यस्य ग्रामा यस्य विश्वे रथासः । यः सूर्यं य उषसं जजान यो ग्रापां नेता स जनास इन्द्रः ॥११४॥ ०—-७॥

श्रर्थः—(यस्य) जिसकी (प्र-दिशि) श्राह्मामें (विश्वे) सारे (श्रश्वासः) घोड़े (गावः) गौएं (मामाः) माम [श्रौर] (रथासः) रथ [होते हैं]। (यः) जिसने (सूर्य) सूर्यको, (यः) जिसने (उपसं) उषाको (जजान) पैदा किया है; (यः) जो (श्रपां) जल-प्रवाहोंका (नेता) नायक है, हे लोगो, वह इन्द्र है।।११४॥

(२४) यं क्रन्दसी संयती विद्वयेते परेऽवर उभया अमित्राः। समानं चिद्रयमातस्थिवांसा नाना हवेते स जनास इन्द्रः॥११५॥ ०—८॥

अर्थः—(यं) जिसे (परे) बड़े (अवरे) छोटे (उभया) दोनों (अमित्राः) मित्ररहित (संयती) लड़ते हुए(क्रन्दसी) बल [=सेनाएं (वि-ह्नयेते) अलग २ पुकारते हैं; जिसे (समानं) एक (चित्) ही (रथं) रथपर (आ-तस्थिवांसा) बैंठे हुए दो (नाना) भिन्न २ (हबेते) बुलाते हैं, हे लोगो, वह इन्द्र है ॥११५॥

दोनों पन्न, सबस्न, निर्बन्न, रथी और सारिय सब अपने २ प्राणोंकी रचाकेलिये उसीकी आराधना करते हैं। जिनका कोई मित्र नहीं, वे भी उसे ही अपना मित्र सममते हैं। एक ही रथपर रथी और सारिय बैठे हैं। पर प्रत्येक इन्द्रको अपनी रचाकेलिये समरण करता है। कितनी मार्मिक बात कही है ?

(२५) यस्मान्न ऋते विजयन्ते जनासो यं युध्यमाना अवसे इवन्ते । यो विश्वस्य मतिमानं बभूव यो अच्युत-च्युत् स जनास इन्द्रः ॥१६६॥ ०—९॥

ऋर्थ:—(यस्मात्) जिसके (ऋते) विना (जनासः) लोग (न) नहीं (वि-जयन्ते) जीत सकते, (यं) जिसे (युध्यमानाः) लड़ते हुए [योधा] (श्रवसे) रचाकेलिये (हवन्ते) पुकारते हैं; (यः) जो (विश्वस्य) सबका (प्रतिमानं) मुकाबिला करनेवाला (यः) जो (श्रच्युत-च्युत्) न हिलनेवालोंको भी हिलादेनेवाला (वभूव) है, हे लोगो, वह इन्द्र है ॥११६॥

(२६) यः शश्वतो मह्मेनो दधानानमन्यमानाञ्छर्वा जवान । यः शर्धते नातुददाति शृध्यां यो दस्योईन्ता स जनास इन्द्रः ॥११७॥ ०—१०॥

अर्थ:—(यः) जो (शश्वतः) सब प्रकारके (मिह्र) घोर (एनः) पाप (द्धानान) करनेवालोंको [इस प्रकार अचानक](शर्वा) वज्रसे (जघान) मार डालता है [िक उन्हें] (अमन्यमानान्) पता तक भी नहीं लगता; (यः) जो (शर्धते) श्रहंकारीके प्रति [उसकी] (शृध्यां) डींगको (न) नहीं (श्रतु-ददाति) रहने देता; (यः) जो (दस्योः) दस्युका (हन्ता) मार डालनेवाला है, हे लोगो, वह इन्द्र है ॥११७॥

कितना विशाल, उदय और घोर इन्द्र महाराजका शासन हैं। पापी अहंकारमें सोचता क्या है और होता क्या है ? प्यारो, ऐसे महामहिमपर अदृष्टिगोचर भगवानको भला कभी यह आवश्यकता होसकती है कि हमारी भान्ति शरीर धारण कर जन्म, मरणके बन्धनमें पड़े। सचमुच उसके भी भौतिक देहमें अवतरणकी लीलाको कल्पित करनेवालोंने अपने साथ उपहास किया है।

(२७) यः शम्बरं पर्वतेषु क्षिपन्तं चत्वारिंश्यां शरद्यन्व-विन्दत् । त्र्योजायमानं यो ऋहिं जघान दानुं शयानं स जनास इन्द्रः ॥११८॥ ०—११॥

श्रर्थ:—(यः) जो (पर्वतेषु) पर्वतोंमें (चियन्त) निवास करते हुए (शम्बरं) शम्बरको (चत्वारिंश्यां) चालीसवें (शरिद्) वर्षमें [भी जाकर] (श्रतु-श्रविन्दत्) पकड़ लेता है; (यः) जो (श्रोजाय-मानं) वीरता दिखाते हुए (श्रिहिं) श्रहिको, [जो] (शयानं ) सीते हुए (दानु ) दानुको (जघान) मार डालता है, हे लोगो, वह इन्द्र है ॥११८॥

पूर्व कहे प्रकारसे पार्थिव जलके रोकने, चुराने, घेरनेवाले मध्यलोकी चोर कई प्रकारके हैं। उनके ही तीन प्रकार यहां संकेतित किये गये हैं। जो पर्वतोंमें छिपकर जलको समेटकर पड़ा २ बरसोंके

पीछे वरसनेमें त्राता है, उसे 'शम्बर' स्त्रर्थात् ठएडे बलवाला कहा है। इन्द्र भी उसका पीछा नहीं छोड़ता। श्रम्ततः उससे जलको निकाल कर ही रहता है। 'श्रहि' सर्पके समान सिर निकालता हुत्रा मुकाबिला करता है। वह काटनेको पड़ता है। 'दानु' नीचे स्थानोंमें दबा रहता है।

(२८) यः सप्तरिमर्द्ध घभस्तुविष्मान् अवास्त्रजत् सर्तवे सप्त सिन्धून् । यो रौहिणमस्फुरद्धज्जवाहुर्द्यामारोहन्तं स जनास इन्द्रः ॥११९॥ ०—१२॥

श्रर्थ:—(यः) जो (सप्त-रिश्मः) सात किरणोंवाला (वृषभः) वृष्टिकर्त्ता (तुविष्मान्) बलवान् (सप्त) सात (सिन्धून् ) सिन्धुत्रोंको (सर्तवे) बहनेकेलिये (श्रव-श्रस्त्रजत्) छोड़ता है, (यः) जो (वश्रवाहुः) वश्रवालो भुजावाला (द्यां) ऊपरको (श्रारोहन्तं) उठते हुए (रौहिएं) रौहिएको (श्रस्फुरत्) उड़ा देता है, हे लोगो, वह इन्द्र है ॥११९॥

इन्द्रकी सात किरणें उसके धनुषके सात रंगोंसे हैं। पहाड़ी स्थानोंपर 'रौहिण' का दृश्य ठीक २ देखनेमें आता है। अकस्मात् नीचेसे रुईके ढीले २ तोदोंके साथ बादल अपरको उठने लग जाते हैं। सारी धुन्ध ही धुन्य होजाती है। समीपवर्ती पदार्थ भी अन्ध-कारमें दिखाई नहीं देते। इन्द्र महाराजका वस्र चलते ही पानी बरस कर सब साफ होजाता है।

(२९) द्यावा चिदस्मै पृथिवी नमेते शुष्माच्चिदस्य पर्वता भयन्ते । यः सोमपा निचितो वज्जबाहुर्यो वज्रहस्तः सजनास इन्द्रः ॥१२०॥ ०—१३॥ त्र्यथं:—(श्रस्मै) इसके प्रति (द्यावा) श्राकाश (चित्) श्रोर (पृथिवी) पृथिवी (नमेते) मुकते हैं, (श्रस्य चित्) इसीके (शुष्मात्) बलसे (पर्वताः) पर्वत (भयन्ते) कांपते हैं, (यः) जो (सोमपाः) सोम पीने वाला (यः) जो (वश्रवाहुः) वश्रयुक्त भुजा वाला [श्रोर] (वश्रहस्तः) वश्रयुक्त हाथ वाला [भी] (निचितः) प्रसिद्ध है, हे लोगो, वह इन्द्र है ॥१२०॥

(३०) यः सुन्वन्तमवति यः पचन्तं यः शंसन्तं यः शशमानमृती । यस्य ब्रह्म वर्धनं यस्य सोमो यस्येदं राधः स जनास इन्द्रः॥१२१॥ ०—१४॥

श्रर्थः—(यः) जो (सुन्वतं) [सोमरस] निकालते हुएकी (श्रवति) रज्ञा करता है, (यः) जो (पचन्तं) [पुरोडाश] पकाते हुएकी [रज्ञा करता है]; (यः) जो (शंसन्तं) स्तुति करते हुएको [तथा] (यः) जो (शशमानं) उद्यमीको (ऊती) रज्ञासे [युक्त करता है]; (यस्य) जिसके प्रति (ब्रह्म) स्तोत्र (यस्य) जिसके प्रति (सोमः) सोम (यस्य) जिसके प्रति (इटं) यह [संकल्प किया हुआ] (राधः) पुरोडाश अन्न (वर्धनं) बढ़ाने बाला है, हे लोगो, वह इन्द्र है।।१२१॥

इन्द्र महाशभु श्रपने हर प्रकारके सच्चे भक्तकी भक्तिको प्रहरण कर लेता है श्रीर उसकी सब प्रकारसे रचा करता है। जिसके पास सोम होमनेका सामर्थ्य नहीं, वह श्रत्र भातसे उसके निमित्त होम करे या दान करे। उसके हृदयसे निकले हुए स्तोत्र तो सब गा सकते हैं। वह सबको श्राध्यात्मिक पथपर कुच्छ न कुच्छ पग धरते ही देखना चाहता है। श्रन्तिम मन्त्रमें उपसंहार करते हुए भगवान्की सत्य, श्रखण्ड मर्यादांके संकेत तथा सामाजिक भक्ति- प्रचारको प्रार्थनाके साथ यह परम महत्त्वयुक्त सूक्त समाप्त होता है ।

(३१) यः सुन्वते यः पचते दुध्र आ चिद्वाजं दर्दर्षि स किलासि सत्यः। वयं त इन्द्र विश्वह प्रियासः सुवी-रासो विद्यमावदेम ॥१२२॥ ०—१५॥

श्रर्थः—(यः) जो [तुम] (सुन्वते) [सोमरस] निकालते हुए (चित्) श्रौर (पचते) [पुरोडाश] पकाते हुएके प्रति (वाजं) बल श्रौर श्रवको (श्रादर्दिष्) सब श्रोरसे लाते हो (सः) वह [तुम] (किल) सचमुच (दुधः) दोहे जा सकने वाले [=फलपद] (सत्यः) सच्चे (श्रिस) हो। हे (इन्द्र) (वयं) हम (विश्वह) सदा (ते) तेरे (प्रियासः) प्यारे (सुवीरासः) सुवीर सन्तानसे युक्त होते हुए (विद्यं) समाजको [तेरा] (श्रा-वदेम) परिचय देते रहें ॥१२२॥

प्यारो, उसकी श्रखएड, सत्य मर्यादाके श्रधीन चलने वालोंके घरमें किसी बल श्रौर किसी धनकी कमी नहीं रहती । वह भग-वान सदा तृप्त करने वाली कामधेनु हैं । हां, उसे दोहनेकी शक्ति चाहिये । सो, प्यारो, इस प्रकार वेद भगवान उस श्रखएड एक क्योतिमय भगवान्की सर्वव्यापकता, सर्वशक्तिमत्ता श्रौर श्रखएड मर्यादाका वर्णन श्रनेक स्थलोंपर करता है। पूर्व कही प्रक्रिया एक कुंजी है जिसे लगाकर वेदसे श्रनेक नामोंमें वर्त्तमान श्रनामकी श्रौर श्रनेक क्योंमें वर्त्तमान श्रनमकी श्रौर श्रनेक क्योंमें वर्त्तमान श्रक्तमकी है। इस प्रकारकी प्रक्रियाके श्रभावसे ही लोगोंने वेदमें नाना देव-वाद तथा श्रन्य कितनेही श्रप-सिद्धान्तोंकी कल्पना की है। श्राज पर्याप्त विर हो चुका है। कल एक छोटेसे प्रकरणमें श्रवशिष्ट वर्णनको करके इस सिलसिलेका उपसंहार करेंगे।

### दशम खएड।

## प्रेम-सम्बन्धकी ऋतिभूमि ।

वस्तु०—महाराज, यह तो आपने बड़ी पूर्णतासे समभा दिया है कि वेदमें एक, आखण्ड, अनुपम, सर्वशक्तिमान, सर्वव्यापक और सत्यस्वरूप जगदीश्वरका वर्णन किया गया है। अब कृपया कोई उपाय बतावें जिससे कि हम उसके समीपवर्ती होकर उसके आनन्दके भागी होसकें।

महा०—बेटा, जब वह सर्वव्यापक है, तो फिर समीपतामें क्या कसर रही। जो कुच्छ इस ब्रह्माएडमें वर्त्तमान होरहा है, उस सबका आदि मूलकारण उसे ही समको। ऐसा करनेसे हृदयमें अपने आप सद्भावकी जागृति होती रहेगी।

वस्तु०--महाराज, मेरा भाव कुच्छ श्रौर था। मैं उसे स्पष्ट नहीं कर सका।

महा०—हां, तो अब कहिये। संकोच छोड़कर दिलकी बात करें।

वस्तु०—महाराज, श्रव तक जो ईरवरीय स्वरूप श्रापने हमारे सामने रखा है, वह उम श्रीर तेजस्वी है। इन्द्र बढ़ा बलवान है, इसमें कोई संदेह नहीं। पर मेरे हृदयकी उधर प्रवृत्ति तब होगी जब उसकी स्नेह-वृत्तिका मेरे साथ सम्बन्ध जुड़ेगा। प्रबल शासककी हम प्रतिष्ठा तो भले करें, पर हम उसके साथ प्रेमका व्यवहार करनेका साहस नहीं कर सकते। बुद्धिकी आस्तिकताकेलिये शायद यह समभ लेना पर्याप्त होगा कि ईश्वर सब प्राणियोंका भाग्यविधाता है और सकल संसारके ऊपर उसका अकएटक साम्राज्य है। पर हृद्यकी आस्तिकता तब पैदा होसकती है जब मेरे अन्दर यह विश्वास पैदा हो कि ईश्वर चाहे शासनकर्ताके रूपमें कितना ही उम्र क्यों न हो, वह मेरा अपना है। अपनेपनके भावके पैदा होनेसे ही हृद्य-ज्योति जगती है और हृद्यका मधुर रस टपकता है।

महा०—बहुत ठीक । मैं स्रापके भावको भांप गया हूं । स्रापके कथनमें सचाई है। मनुष्यका हृदय इसी प्रकारकी समीपताके श्राधारपर जागृत होता है। श्राप यदि भिन्न २ सम्प्रदायोंके इस विषयमें विचारोंपर ध्यान दें, तो इस स्त्राभाविक लालसाका पूरा २ समाचार जान पड़ेगा । भारतवर्षमें सैंकड़ों बरसोंसे कृष्ण श्रौर गोपियोंके श्रेम-गीत गा २ कर भगवद्भक्त अपने हृदयकी श्रेम-पिपासाको शान्त करते रहे हैं। प्रेम-रस पैदा करनेकेलिये कृष्णकी बांसुरी वह काम कर जाती है जो सुदर्शन चक्रके विचारमें भी नहीं आ सकता। उपता भय पैदा करती है। आत्मीयता और स्नेह पूर्णता प्रेमकी गंगा बहाती है। भक्तकी मस्तीका आधार यही है। इस प्रेमकेलिये मीरांबाई लोकलाजको परे हटा कर द्वार २ पर भगवत्के गुण गा सकती है । जिस हृदयमें इस प्रेमका सूर्म विश्वास पैदा होजाता है, वहां बलवती तड़प पैदा होती है जो राज्य छुड़ा सकती है, भीख मंगवा सकती है, कान फड़वा सकती है, वस्त्र उतरवा कर श्रवधूत बना सकती है, भूख श्रौर प्यास भुला सकती है, सरदी और गरमीके प्रति बेखबर बना सकती है और इससे ऋधिक क्या होसकता है, जीवन तकसे बेपरवाह कर देती है। प्यारो, भक्ति-प्रेमके मुकाबिलेकी कोई दूसरी शक्तिं मुक्ते मालूम नहीं, यही कारण प्रतीत होता है कि समय २ पर भक्ति और प्रेमका मार्ग अन्य सब मार्गों को भुला देता है। न महात्मा बुद्ध श्रौर उसके **अनुयायियोंका दुःखवाद और न शङ्कर स्वामीका मायावाद इसके** सामने ठहर सका। अब भी विज्ञानके सर्वतोमुख विकासके युगमें मानव-हृदयकी तृप्ति यदि होती दिखाई देती है, तो भिकरससे ही होती है। जिस दर्शनमें, विचारमें श्रीर सम्प्रदायमें भक्ति-रस नहीं बहता, वह कुच्छ कालकेलिये मस्तकप्राह्म भले होसके, वह हृदय-माह्य कभी नहीं होता। तप और त्यागके अन्दर धर्मका सार है। श्रौर उनका सरोवर हृदयका बल है। मस्तकके श्रधीन हो, तो कोई मनुष्य कभी एक तिनका भी उठाकर दृसरेकी सहायता न करे, जान जोखोंमें डालकर परोपकार करनेका तो कहना ही क्या ?

सदा०—भगवन, दूसरे मतोंने भी इस वातको प्रहण किया है। मुहम्मद साहिब न केवल खुदाके रसूल ही कहे जाते हैं, वरन् प्रेमी भी कहे जाते हैं, ईसाई लोगोंके मुखसे कितने वार यह बात सुनी है कि हमारा मत सर्वोत्तम है क्योंकि प्रभुको पिता कहकर उससे निर्भय होना इसीने संसारको सिखाया है।

सत्य०—महाराज, जैसे वेद भगवान्से आपने एकता आदिके विषयमें हमें कृतार्थ किया है, इस विषयमें भी तो कुच्छ संदेश सुनावेंगे न ? वेदमें अवश्य यह प्रसङ्ग भी आया होगा । सश्चा भक्त ही प्रभुकी सच्ची महिमाको ठोक २ गा सकता है। पर वह भक्ति प्रेमकी भित्तिपर ही खड़ी होसकती है। यह हो नहीं सकता कि वेद्में प्रेम-मार्गका द्वार बन्द रहा हो।

महा०--नहीं, प्यारे, बन्द क्यों होगा ? वेदने शायद ही कोई प्रेम-संबंध होगा, जो भजनीय भगवान्से न जोड़ा हो। लीजिये मैं थोड़ेसे समयमें स्रापकी इस स्राशाको पूरा किये देता हूं। सुनिये, श्रारम्भमें ही वेदका भक्त ईश्वरकी शरणमें जानेकेलिये ऐसे लालायित होरहा है जैसे पुत्र पिताकी गोदीमें।

(१) स नः पितेव सूनवेऽन्ने सूपायनो भव । सचस्वा ऋ० १।१।९।। नः स्वस्तये ॥१२३॥

श्चर्थः—(इव) जैसे (पिता) (सृनवे) पुत्रकेलिये (सु-उपायनः) सुगमतासे पहुंचे जानेवाला [ होता है, वैसे ही] ( नः ) हमारे प्रति (सः) वह [प्रसिद्ध गुणोंसे युक्त तुम] हे (श्रग्ने) (भव) होवो;(नः) हमें (सचस्व) पकड़ो ताकि हमारा [सु-श्रस्तये) जीवन कल्याणमय होसके ॥१२३॥

वस्तु०—महाराज, यहां 'श्रप्नि' का किस काटिमें प्रह्ण करना

होगा ?

महा०-बस, कलकी बताई हुई रीतिसे ऋखण्ड ऋाध्यात्मिक कोटिमें। यह ऋाधिभौतिक ऋाधारसे ऊपर उठे हुये भक्तके हृद्य-तरंगकी सूचना है। अग्निका आधिभौतिक आधार तेज और उपताका प्रकाशक है। पर एक कोटिसे दूसरी कोटिमें जाते हुए, भिक्त-रसके द्वारा वही स्वरूप विलज्ञण मिठासको धारण कर लेता है। सुनिये, अगले मन्त्रमें श्रिप्रका न केवल चमकीली वरन् रसीली दृष्टिका संकेत करके भक्तोंको निर्भय प्रेमकेलिये प्रेरित किया गया है। इस रसको अनुभव करता हुआ भक्त कहता है।

(२) श्रस्य श्रेष्ठा सुभगस्य संदृग्देवस्य चित्रतमा मर्त्येषु । श्रुचि घृतं न तप्तमप्त्र्यायाः स्पार्हा देवस्य मंहनेव धेनोः ॥१२४॥ ऋ० ४।१।६॥

श्रधः—(श्रस्य) इस (सु-भगस्य) महान् ऐश्वर्य युक्त (देवस्य) प्रभुकी (मर्त्येषु) मनुष्योंपर (श्रेष्ठा) श्रेष्ठ [श्रौर] (चित्रतमा) श्रात्यन्त सुन्दर (सं-हग्) सांभी दृष्टि [पड़ रही है]। (इव) जैसे (श्रध्न्यायाः) न मारने योग्य (धेनोः) दूध देने वाली [गौ] का (तप्त) गरम किया हुश्रा (घृतं) घी (ग्रुचि) पवित्र [प्रीति योग्य श्रौर सत्कार योग्य होता है, वैसे ही] (देवस्य) प्रभुकी [वह प्रसादमयी दृष्टि] (स्पार्हा) प्रेमके योग्य (महना) पूजाके योग्य [श्रौर पवित्र है]।।१२४॥

कितना सरल श्रौर साधारण दृष्टान्त है, पर कितनी इसकी महिमा है! नव-प्रसूता गौके तपाये हुए घीके स्निग्धता, सुन्दरता, मृदुता, सुवर्णता श्रादि गुणोंको हृदयक सामने लाकर भक्त प्रभुकी द्या-दृष्टिमें ये सब गुण देखता हुश्रा प्रेमरसमें निमग्न होजाता है। श्रौर, वह भगवद् दृष्टि केवल एक व्यक्ति या विशेष जातिका दायभाग नहीं है। वह सबपर समानतासे पड़ती हुई सबको निहाल कर रही है।

सदा०—महाराज, कोई ऐसा मन्त्र सुनावें, जिसमें उपमाका श्राश्रय लिये विना ही वेदने प्रभुको पिता कहा हो।

महा०-वहुत ठीक। सुनिये और वेदके भावके महत्त्वका

स्वयं श्रनुमान करें। केवल पिताका भाव ही नहीं, श्रौर भी बहुत कुच्छ ग्रहण करने योग्य संबन्धोंको विना उपमा श्रादिका श्राश्रय लिये, सीधा, स्पष्ट प्रकट किया गया है।

(३) अग्निं मन्ये पितरमग्निमापिमग्निं भ्रातरं सद-मित् सखायम् । अग्नेरनीकं बृहतः सपर्यं दिवि शुक्रं यजतं सूर्यस्य ॥१२५॥ ऋ० १०।७।३॥

श्रर्थः—[मैं] (श्रिप्तिं) श्रिग्ति महा-प्रभुको (पितरं) पिता (श्रिप्तिं) श्रिग्तिको (श्रापिं) नाती (श्रिप्तिं) को (श्रातरं) भाई [श्रौर] (सदं – इत्) सदाहो [साथ देने वाला] (सखायं) मित्र (मन्ये) समम्प्तता हूं; (दिवि) श्राकाशमें (सूर्यस्य) सूरजके (श्रुकं) प्रदीप्त (यजतं) पवित्र (श्रिनीकं) मुखको (श्रग्नेः) श्रिप्त (बृहतः) महाप्रभुका [समम्त कर हीं] (सपर्य) पूजता हूं ॥१२५॥

श्रव किह्ये, वेदने कौनसा इष्ट सम्बन्ध है जिसका यहां संकेत न किया हो। यह दु:खकी बात है कि हम श्रपने जातीय साहित्य तथा धर्म प्रंथों के गौरवसे स्वयं श्रपरिचित होने के कारण न दूसरों के हृद्यमें उनकी प्रतिष्ठा पैदा करसकते हैं श्रीर न उनकी मिध्या बातों का ठीक २ समाधान करसकते हैं। यह श्राप लोगों का प्रेम है जिससे यहां कुच्छ चर्चा चलती है। नहीं तो, श्राज लोगों की इधर हिच ही कहां है ?

सदा०—महाराज, मन्त्रके दूसरे भागको अपनी प्रक्रियाके अनुसार तनिक कह दीजिये।

महा०—हां, मेरा ध्यान इधरसे कुच्छ हट गया था। यह पूर्व कहे गये कोटि-परिणामका अच्छा उदाहरण है । वैदिक विद्वान

जानते हैं कि सखरड या विभक्त ऋाधिदैविक कोटिमें ऋग्नि ऋौर सूर्य श्रालग २ होते हैं। कोई भक्त यह नहीं कह सकता कि मैं सूर्यके स्वरूपमें ऋग्निके स्वरूपकी पृजा करता हूं । हां, यह संभव हो सकता है जब बीच वाली श्रृङ्खलाको पूरा कर दिया जावे । वैदिक भक्त श्रग्निके श्राधिभौतिक श्राधारसे ऊपर चढ़कर श्राधिदैविक कोटिमें पहुंच कर उस देवकी सर्वत्र व्यापक महिमा श्रौर प्रकाशको **ऋतुभव करता है। सूर्यको ऋाधार बनाकर भी वह** उसी कन्नामें जा पहुंचता है। मट सखरडसे ऋखरड ऋौर विभक्त से ऋवि-भक्त कोटिमें प्रवेश होता है ऋौर जो देव ऋग्निमें है, वही जलमें, सूर्यमें, बिजुलीमें त्रौर पर्जन्यमें दिखाई देने लगता है । देव एक होजाता है। शेष उसकी महिमाएं वन जाती हैं। वह श्ररूप है, शोष उसके संकेतक रूप होजाते हैं। वह ऋनाम है, शोष उसके संकेतक नाम होजाते हैं। उसका वर्णन 'वह' से ऋधिक शब्दों द्वारा नहीं होसकता। इसलिये उस कोटिके सूचक मन्त्रोंमें 'वह', 'एक' आदि शब्दोंका ही प्रयोग मिलता है। वर्णन तब तक जाता है जब तक सखरड कोटिका राज्य है । श्रस्तु, इसी भावको यहाँ भक्त सृचित करता हुआ कहता है कि मैं अपने प्यारे, शियतम अप्रिके ही रूपको सूर्यंके प्रकाशमें देखता हूँ। मेरेलिये आकाशमें वही एक दूसरे स्वांगको भरकर प्रकट होजाता है । मैं उसे पहचानता हूँ ऋौर उस रूपमें भी उसीकी पूजा करता हूँ । मेरी श्रप्ति-पूजा श्रौर सूर्य-पूजा वस्तुत: उन दोनोंमें वर्त्तमान श्रखरुड एक तत्त्वकी पूजा है। अब कुच्छ मंत्रोंमें इन नाम द्वारा प्रभुके प्रति इन्हीं भावोंका प्रकाश दिखाई देता है।

(४) सतः सतः प्रतिमानं पुरोभूर्विश्वा वेद जनिमा हन्ति शुष्णम् । प्र णो दिवः पदवीर्गव्युरर्चन्त्सखा सर्खीर-मुश्रिक्तिरवद्यात् ॥१२६॥ ऋ० ३।३१।८॥

श्रर्थः—[इन्द्र] (सतः सतः) प्रत्येक श्रुभ [पदार्थ, गुण, कर्म तथा स्वभाव] का श्रादर्श [तथा] (पुरः-भूः) श्रागे होनेवाला [नायक है, वह] (विश्वा) सब (जिनमा) उत्पन्न हुए २ [पदार्थों] को (वेद) जानता है, [तथा] (श्रुष्णः) सुखानेवाले [दस्यु] को (हन्ति) मार डालता है। [उस हमारें] (गव्युः) गौश्रोंकी तलाश करनेवाले [=श्रादर्श पुरुषार्थ शील] (सखा) मित्रने (दिवः) प्रकाशमान (पदवीः) पदवियों [=श्राप्त करने योग्य जीवन-कत्ताश्रों] की (श्रर्चन) स्तुति करते हुए [=हमारी उधर प्रवृत्ति कराते हुए] (नः) हम [श्रपने] (सखीन) मित्रोंको (श्रवचात्) निन्दनीय [जीवन-नीति] से (प्र) श्रच्छे प्रकार (निर-श्रमुञ्चत्) मुक्त करके [स्वतन्त्र कर दिया है]।।१२६॥

प्यारो, प्रभु हमारा मित्र है। वह हमारे सामने शुभ मार्गपर निरन्तर चलता हुआ शुभ आदर्शको दिखाता है। उसके व्रत और नियम अखण्ड हैं। उसका पुरुषार्थ अनाहत है। उसका झान असीम है। उसका उपकार अपार है। वह हमारे हृदयमें बैठा हुआ सन्मार्गकी और हमारे उत्साहको बढ़ाता है और कुमार्गसे भय पैदा करता है। यह उसकी अपार दयाका ही परिणाम होता है जो उसके भक्तजन पाप-पंकसे बाहर निकल आते हैं। यहांपर इन्द्रके विरोधी शुष्ण-इस्युका संकेत किया है। यह वह शिक्त है जो जलको, मानो, सुखा ही देती है। इन्द्र पुन: 'सूखे हुए' जलोंमें रस

भर देता है। आध्यात्मिक कोटिमें 'शुष्ण' भयानक पापकी आगको कहेंगे जो सत्यवृत्तिके प्रवाहको सुखा डालती है। भगवानकी कृपास पुन: उसमें रस पैदा होता है।

(५) रायस्कामो वज्रहस्तं सुदक्षिर्या पुत्रो न पितरं हुवे ॥१२७॥ ऋ० ७।३२।३॥

श्रर्थः—(न) जैसे [श्रुभ सम्पत्तिकी प्राप्तिकेलिये] (पुत्रः) पुत्र [श्रपने] (पितरं) पिता [को श्राराधता है, वैसे ही मैं] (रायः-कामः) ऐश्वर्यको चाहता हुआ (वन्न-हस्तं) वन्नयुक्त हाथवाले (सु-इन्निणं) श्रच्छी दन्तिणा [=पुरस्कार, पारितोषिक देने] वाले [इन्द्र-पिता] को (हुवे) श्राराधता हूं।।१२७॥

(६) शिक्षेयिमन्महयते दिवे दिवे राय आ -कुहिचिद्धिदे न हि त्वदन्यन्मधवन्न आप्यं वस्यो आस्ति पिता चन ।।१२८।। ०—-१९॥

अर्थः—[मैं] (दिवे दिवे) प्रतिादन (कुह चित्) कहीं भी [= सर्वत्र] (रायः) ऐश्वर्य (विदे) प्राप्त कराने वाले (महयते) उन्नत करने वाले [तुम प्रभु] की (इत्) अवश्य (शिचेयम्) प्रार्थना करता रहूंगा (हि) क्योंकि हे (मधवन्) ऐश्वर्य-पते [इन्द्र] (त्वत्) तुमत्से (अन्यत्) दूसरा [कोई और] (वस्यः) अधिक धनाढ्य (आप्यं) सम्बन्ध [नाता] (न) नहीं (अस्ति) है (चन) चाहे [वह अपना] (पिता) [भी क्यों न हो] ॥१२८॥

कितना प्रमु-विश्वासका प्रकाश किया गया है । प्रमु सर्वत्र श्राजीविका श्रीर ऐश्वर्यको पहुंचाने वाला, सर्व-श्रेष्ट संबन्धी है। न पिता, न माता, न कोई श्रौर बन्धु उसकी तरह हमें त्र्रागे ले जासकता है।

(७) त्वं हि नः पिता वसो त्वं माता शतकतो बभू-विथ । अधा ते सुम्नमीमहे ॥१२९॥ अदु० ८।९८।११॥

श्रर्थः—हे (वसो) बसाने वाले [=धनादि देने वाले इन्द्र] (त्वं) तुम (हि) ही (नः) हमारं पिता [श्रीर] हे (शतक्रतो) सौ [=श्रनन्त] प्रज्ञा श्रीर कर्मों वाले (त्वं) तुम [ही] (माता) (बमूबिथ) हो; (श्रध) श्रव [तो] (ते) तेरे (सुम्नं) प्रसादको [ही] (ईमहे) चाहते हैं [क्रुपाकर श्रीर द्वार खोल दे] ॥१२९॥

प्यारो, देखिये वेद प्रभुको माता भी कह रहा है। शायद ऐसा किसी दूसरे मतवालेने आपको सुनाया हो। वास्तवमें ये सब सम्बन्ध कल्पित हैं। अनाम, अरूप, असंग प्रभुका किसीसे क्या संबन्ध ? प्रत्येक संवन्ध किसी बन्धन और सीमाको लेकर घटता है। प्रभु सब बन्धनों और सीमाओं से अतीत है। हां, यह सब भक्तके अपने मनकी मौज है। वह जिस प्रकार भी अपनी विश्वास-भित्तिको हद कर सकता है, उसी प्रकारके वर्णनसे अपने हदयको प्रभुचरणों में चढ़ाता है। भक्तके प्रेमकी भी कोई सीमा नहीं। पूर्व कहे सम्बन्धों के अतिरिक्त वेदने पतिपत्नी सम्बन्धका भी इशारा किया है। भक्तिका काव्य भी निराला है। अगले मन्त्रमें, देखिये, जगजननी सर्वमाताको तो बच्चेक रूपमें और अपने स्तोत्रोंको माताके रूपमें वर्णन कर दिखाया है। सुनिये,

(८) मतयः सोमपामुकं रिइन्ति शवसस्पतिम् । इन्द्रं वत्सं न मातरः ॥१३०॥ ऋ०३।४१।५॥

#### चित्त-वेदिकापर पतङ्ग ।

श्रर्थः—[मेरी] (मतयः) श्राराधनाएं (सोम-पां) सोम पीने वाले (उरुं) विशाल (शवस:-पितं) वलके पित (इन्द्रं) इन्द्रको [एसे ही] (रिहन्ति) चाटती हैं (न) जैसे (मातरः) माताएं (वत्सं) बछड़ेको [चाटती हैं] ।।१३०॥

गोमाताका नवजात बछड़ेके साथ जो प्रेम है वह श्रादर्श प्रेम है। एक चए भो वह उसका विश्वास नहीं करती। श्रपने नेत्रोंके सामने रखकर प्रेम-परवश होकर चाटती रहती है। इसी प्रकार वेद शिचा देता है कि सच्चे भक्त प्रभुसे एक चएकिलिये भी श्रलग होना दूभर समभते हैं। उनका जीवन उसीसे है। उनका मान उसीसे है। श्रतः उनका ध्यान उसीमें रहता है। श्रपने मानसिक नेत्रोंसे उसी पुष्पके श्रमर बने रहते हैं। उसी चन्द्रके चकोर श्रौर उसी श्रानन्द्यनके मोर बने रहते हैं। चित्त-वेदिकापर उसीका प्रदीप जगाकर उसीके पतंग बनकर जीवन ज्योतिका पान करते हैं।

प्यारो, प्रभुके स्वरूपका क्या २ प्रदर्शन करावें ! उसका कोई अन्त नहीं । वह गुणागार और सद्भावोंका अपार सागर है । वेद भगवानकी अपनी प्रवृत्ति भी अधिक व्याख्याओं और उपदेशोंमें नहीं है । वहां तो भिक्तसे आप्लावित हुआ २ सच्चा मानव हृद्य प्रभुके चरणोंमें वहा जाता है । हमें भी अब यत्न करना चाहिये कि सच्चे विश्वासको पैदा करके, सद्भावसे युक्त होकर भिक्त-रसको पान करनेकी आर प्रवृत्त हों। इस वार मुक्ते प्रचित्त वाद, विवादकी दृष्टिमें रखते हुए अधिक रूपसे वैदिक प्रक्रियाकी व्याख्या करनी

पड़ी है। पर मेरा विश्वास है मेरा प्रयत्न सफज हुआ होगा। आपके हृदयोंमें वैदिक पूज्य देवताका स्वरूप भली भान्ति प्रकाशित हो गया होगा। सुनी सुनायी वातों श्रौर नाना प्रकारके सन्देहोंका समाधान हो चुका होगा।

सदा०—क्या, महाराज, श्रव यह सिलसिला बन्द होजावेगा। महा०--हां, कुच्छ कालकेलिये बन्द ही समिभये। ये सत्संगी जानते हैं कि इस श्रवसरपर कुच्छ कालकेलिये मैं कहीं न कहीं पर्वत-प्रदेशमें निकल जाता हूं।

सत्य०-सहाराज, इस वर्ष किघर जानेका विचार है ?

महा० सुनते हैं, जम्मूसे काश्मीरको जाते हुए बटोतसे कोई ब्राठ मील ऊपर जंगलमें एक सनासर नामका सुन्दर, विजन प्रदेश पड़ता है। बड़ा रमणीक श्रीर मनोहर स्थान बताते हैं। वहीं जाकर कुच्छ कालकेलिये ठहरनेका विचार है।

वस्तु०—तब तो समीप ही है। क्या मैं भी आपकी सेवामें वहां रह सकता हूं।

माया०—विचार तो मैंने भी आरंभ वर्षसे ही ऐसा कर रखा है। आगे समय आनेपर कोई न कोई घरेलू कार्य आ घेरता था। अवके मैंने पहिलेसे ही प्रबन्ध कर रखा है। वस, आपकी आज्ञाकी ही देर है।

महा० — हां, मुक्ते कोई संकोच नहीं। श्राप दोनों सत्यकामके साथ बड़े शौक सेचलियेगा। बस इतना ध्यान रखना कि दूरवर्ती पर्वतीय स्थानोंपर एकान्त-रसके रिसयेका चित्त तो बल्लियों उछलता है, पर साधारण रौनक चाहने वाला शीघ ही तंग आ जाता है।

सदा०—चलता तो मैं भी, पर मैं पुनः एक विशेष कार्यकेलिये श्रमेरिका (पाताल) देशको जारहा हूं।

उप०-पाताल जारहे हैं !

सदा—जी हां । कोई छः मास पर्यन्त उधर ही रहूंगा । महा०—बड़ी प्रसन्नताकी बात है । सदा०—भगवन कोई श्रादेश करें ।

महा०-वस, श्रानिन्दित रहो। सबसे वड़ी सेवा यही होगी कि उन लोगोंके हृदयोंमें श्रपने श्राचार, व्यवहार तथा ज्ञानसे श्रपने देशके साथ प्रेम पैदा करो। उनके चित्तपर प्राचीन भारतके संस्कृत समाजका गौरव विठाश्रो। वेदके पवित्र धर्ममें दिच पैदा करो।

सदा०—महाराज, क्या अच्छा होता यदि आप उस देशकी यात्राकेलिये समय निकालते। वे लोग स्वतन्त्र स्वभावके धनी और गुण्प्राही हैं। आप ऐसे महानुभावोंका यत्न वहांकी उपजाउ भूमिमें अवश्य सफल होगा। महा०—जो भगवान्को पसन्द होगा, वही होगा । श्रापने इन बातोंको स्मरण रखना । सदा०—श्रवश्य, महाराज, (सब उठकर प्रणाम करते हुए विदा हुए)

इति

तुरीये वेदसंदेशेऽध्यायेऽपि प्रभुगायने ।
दितीयोऽगादथोच्छ्वासस्तत्स्वरूपनिरूपणे ॥१॥
सामान्यतत्त्वचर्चायां देहोपवर्णने तथा ।
प्रततः प्रथमो भागो मानसोऽभूदथापरः ॥२॥
ततो भागस्तृतीयोऽसौ प्रभुपसादयोजकः ।
तिज्जिज्ञासां प्रभुवीणोऽजिन जगति विश्रतः ॥३॥
भागश्चापि चतुर्थोऽयं प्रभुपीतिकरः शुभः ।
काखण्डप्रदेशेन सम्पूर्णः शन्तनोतु वः ॥४॥



# अशुद्ध-शुद्धि पत्र ।

|               |        | <del>→ }{ →</del>       |                     |
|---------------|--------|-------------------------|---------------------|
| वृष्ठ         | पंक्ति | श्रशुद्ध                | গুৱ                 |
| १८            | १५ .   | सबका                    | सबको                |
| ३४            | 8      | भगवान्का                | भगवान्को            |
| ३४            | १६     | ताड़                    | तोड़                |
| ३४            | २१     | हाकर                    | होकर                |
| ३७            | १८     | धनोंका -                | धनोंका              |
| ४९ .          | २०     | विषय <del>स्</del> पष्ट | त्रिषय स्पष्ट       |
| ५१            | ११     | <b>च्योतरधीश</b>        | <b>ज्योतिरधीश</b>   |
| ५१            | १८     | धृतत्रीत:               | धृतत्रतः            |
| 48            | १४     | जा                      | जो                  |
| ५९            | १२     | मर्मवेधिनी              | मर्मवेदिनी          |
| ६७            | २१     | काटि                    | कोटि                |
| ७२ .          | २०     | प्रकिया                 | प्रक्रिया           |
| <b>હ</b> ંજ્ર | २      | ऋषि                     | ऋषि                 |
| <i>હ</i> 8    | २०     | (वि-ऋख्यत)              | (त्रि-अख्यत्)       |
| ७५            | 6      | ता                      | वो                  |
| ७६ ्          | २२     | क्रियात्र्या            | कियात्र्यो          |
| ७७            | २०     | समभा                    | सममो                |
| ८०            | 8      | रामित्रिः               | रश्मिभ:             |
| 60            | २      | [करणों                  | [किरणों             |
| <b>ده</b> ده  | १२     | विर्धता                 | विधर्ता             |
| १२०           | १६     | श्रर्थात -              | श्चर्थात्           |
| १४४           | ર      | म दहद्                  | मह हद्              |
| १४५           |        | <b>उपभागके</b> लिये     | <b>उपभोगके</b> लिये |

## वैदिक आश्रम प्रन्थमालाके नियम

- (१) उद्देश्यः—(क) स्त्रार्यधर्मके सन्देशको सुन्दर, सरल, स्थायी तथा सस्ते से सस्ते साहित्य द्वारा सर्वे साधारण तक पहुंचाना।
- (२) वेदादि सच्छास्त्रोंके पूर्ण अनुवादों तथा नाना प्रकारके सप्रहोंका भिन्न भाषात्रोंमें प्रकाशित करना ।
- (३) नियमः—(१) जो सज्जन १०१) रु०, २५०) रु० या ५००) रु० देंगे, उन्हें क्रमसे स्थिर सभ्य, प्रतिष्ठित सभ्य, श्रौर संरचक सममा जावेगा।
- (२) यदि कोई सभ्य या संरक्षक एक बार सारा शुल्क न देसके, तो खण्ड २ करके दे सकेगा।
- (३) प्रत्येक सभ्य श्रीर संरच्चक पास प्रन्थमालाकी प्रक-शित प्रत्येक पुस्तककी एक २ प्रति भेण्टके रूपमें पहुँचती रहेगी।
- (४) प्रत्येक सभ्य तथा संरत्तकके पास कार्य विवरण भेजा जाया करेगा श्रौर प्रन्थमालाकी उन्नतिकेलिये वे जो प्रस्ताव भेजेंगे; उनपर पूरा ध्यान दिया जावेगा ।
  - (५) स्थिरप्राहकका प्रवेश-शुल्क केवल II) होगा I
- (६) प्रत्येक स्थिर प्राह्कको तीन चौथाई मूल्यपर पुस्तक दी जावेगी श्रौर नई पुस्तकोंके छपनेकी सूचना दी जावेगी।
- (७) पत्र भेजनेके १५ दिनके श्रन्दर यदि इनकार न किया जावेगा, तो पुस्तकें वी० पी० पी० द्वारा भेजदी जावेंगी।

पता—मैनेजर वैदिकाश्रम ग्रन्थमाला लाहौर ।



# CATALOGUED.

He 16/12/30

# Central Archaeological Library,

NEW DELHI. Acc No. 19609

Call No. 294.1/Vis

Author-Visvabandhu, S.

book that is shut is but a h

GOVE OF INDI Department of Abresagology NEWDER

Please help us to keep the book clean and moving.